

## আলে ইমরান

#### নামকরণ

এই সূরার এক জায়গায় "আলে ইমরানের" কথা বলা হয়েছে। একেই আলামত হিসেবে এর নাম গণ্য করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়-কাল ও বিষয়বস্তুর অংশসমূহ

প্রথম ভাষণটি সূরার প্রথম থেকে শুরু হয়ে চতুর্থ রুক্'র প্রথম দৃ' আয়াত পর্যন্ত চলেছে এবং এটি সম্ভবত বদর যুদ্ধের নিকটবতী সময়ে নাযিল হয়।

দ্বিতীয় ভাষণটি ঃ

(আল্লাহ আদম, নৃহ, ইবরাহীমের বংশধর ও ইমরানের বংশধরদেরকে সারা দুনিয়াবাসীর ওপর প্রাধান্য দিয়ে নিজের রিসালাতের জন্য বাছাই করে নিয়েছিলে।) আয়াত থেকে শুরু হয়ে ষষ্ঠ রুকৃ'র শেষে গিয়ে শেষ হয়েছে। ৯ হিজরীতে নাজরানের প্রতিনিধি দলের আগমনকালে এটি নাথিল হয়।

তৃতীয় ভাষণটি সপ্তম রুকু'র শুরু থেকে নিয়ে দ্রাদশ রুকু'র শেষ অব্দি চলেছে। প্রথম ভাষণের সাথে সাথেই এটি নাযিল হয় বলে মনে হয়।

চতুর্থ ভাষণটি ত্রয়োদশ রুকৃ' থেকে শুরু করে সূরার শেষ পর্যন্ত চলেছে। ওহোদ যুদ্ধের পর এটি নাযিল হয়।

#### সম্বোধন ও আলোচ্য বিষয়াবলী

এই বিভিন্ন ভাষণকে এক সাথে মিলিয়ে যে জিনিসটি একে একটি সুগ্রথিত ধারাবাহিক প্রবন্ধে পরিণত করেছে সেটি হচ্ছে এর উদ্দেশ্য, মূল বক্তব্য ও কেন্দ্রীয় বিষয়বস্তুর সামঞ্জস্য ও একমুখীনতা। সূরায় বিশেষ করে দু'টি দলকে সম্বোধন করা হয়েছে। একটি দল হচ্ছে, আহলি কিতাব (ইহুদী ও খৃষ্টান) এবং দ্বিতীয় দলটিতে রয়েছে এমন সব লোক যারা মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রতি দমান এনেছিল।

সূরা বাকারায় ইসলামের বাণী প্রচারের যে ধারা শুরু করা হয়েছিল প্রথম দলটির কাছে সেই একই ধারায় প্রচার আরো জোরালো করা হয়েছে। তাদের আকীদাগত ভ্রষ্টতা ও চারিত্রিক দৃষ্কৃতি সম্পর্কে সতর্ক করে দিয়ে তাদেরকে জানানো হয়েছে যে, এই রসূল এবং এই কুরআন এমন এক দীনের দিকে নিয়ে আসছে প্রথম থেকে সকল নবীই যার দাওয়াত দিয়ে আসছেন এবং আল্লাহর প্রকৃতি অনুযায়ী যা একমাত্র সত্য দীন। এই দীনের সোজা পথ ছেড়ে তোমরা যে পথ ধরেছো তা যেসব কিতাবকে তোমরা আসমানী কিতাব বলে স্বীকার করো তাদের দৃষ্টিতেও সঠিক নয়। কাজেই যার সত্যতা তোমরা নিজেরাও অস্বীকার করতে পারো না তার সত্যতা স্বীকার করে নাও।

দিতীয় দলটি এখন শ্রেষ্ঠতম দলের মর্যাদা লাভ করার কারণে তাকে সত্যের পতাকাবাহী ও বিশ্বমানবতার সংস্কার ও সংশোধনের দায়িত্ব দান করা হয়েছে। এই প্রসংগে সূরা বাকারায় যে নির্দেশ শুরু হয়েছিল এখানে আরো বৃদ্ধি করা হয়েছে। পূর্ববতী উম্মতদের ধর্মীয় ও চারিত্রিক অধপতনের ভয়াবহ চিত্র দেখিয়ে তাকে তাদের পদাংক অনুসরণ করা থেকে দূরে থাকার জন্য সতর্ক করা হয়েছে। একটি সংস্কারবাদী দল হিসেবে সে কিতাবে কাজ করবে এবং যেসব আহ্বলি কিতাব ও মুনাফিক মুসলমান আল্লাহর পথে নানা প্রকার বাধা বিপত্তি সৃষ্টি করছে তাদের সাথে কি আচরণ করবে, তাও তাকে জানানো হয়েছে। ওহোদ যুদ্ধে তার মধ্যে যে দুর্বনতা দেখা দিয়েছিল তা দূর করার জন্যও তার দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে।

এভাবে এ সূরাটি শুধুমাত্র নিজের জংশগুলোর মধ্যে ধারাবাহিকতা রক্ষা করেনি এবং নিজের জংশগুলোকে একসূত্রে গ্রথিত করেনি বরং সূরা বাকারার সাথেও এর নিকট সম্পর্ক দেখা যাচ্ছে। এটি একেবারেই তার পরিনিষ্ট মনে হচ্ছে। সূরা বাকারার লাগোয়া আসনই তার স্বাভাবিক আসন বলে অনুভূত হচ্ছে।

#### নাযিলের কার্যকারণ

সূরাটির ঐতিহাসিক পটভূমি হচ্ছে :

এক ঃ এই সত্য দীনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারীদেরকে সূরা বাকারায় পূর্বাক্রেই যেসব পরীক্ষা, বিপদ-আপদ ও সংকট সম্পর্কে সতর্ক করে দেয়া হয়েছিল তা পূর্ণ মাত্রায় সংঘটিত হয়েছিল। বদর যুদ্ধে ঈমানদারগণ বিজয় লাভ করলেও এ যুদ্ধটি যেন ছিল ভীমরুলের চাকে ঢিল মারার মতো ব্যাপার। এ প্রথম সশস্ত্র সংঘর্ষটি আরবের এমন সব শক্তিগুলোকে অকুমাত নাড়া দিয়েছিল যারা এ নতুন আন্দোলনের সাথে শক্রতা পোযণ করতো। সবদিকে ফুটে উঠছিল ঝড়ের আলামত। মুসলমানদের ওপর একটি নিরন্তর ভীতি ও অস্থিরতার অবস্থা বিরাজ করছিল। মনে হচ্ছিল, চারপাশের সারা দুনিয়ার আক্রমণের শিকার মদীনার এ ক্ষুদ্র জনবসতিটিকে দুনিয়ার বৃক থেকে মুছে ফেলে দেয়া হবে। মদীনার অর্থনৈতিক অবস্থার ওপর এ পরিস্থিতির অত্যন্ত বিরূপ প্রভাব পড়েছিল। মদিনা ছিল তো একটি ছোট্ট মফস্বল শহর। জনবসতি কয়েক শো ঘরের বেশী ছিল না। সেখানে হঠাৎ বিপুল সংখ্যক মুহাজিরের আগমন। ফলে অর্থনৈতিক ভারসাম্য তো এমনিতেই নষ্ট হয়ে গিয়েছিল। তার ওপর আবার এই যুদ্ধাবস্থার কারণে বাড়িত বিপদ দেখা দিল।

দুই ঃ হিজরতের পর নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম মর্ণীনার আশপাশের ইহুদী গোত্রগুলোর সাথে যে চুক্তি সম্পাদন করেছিলেন তারা সেই চুক্তির প্রতি সামন্যতমও সন্মান প্রদর্শন করেনি। বদর যুদ্ধকালে এই আহুলি কিতাবদের যাবতীয় সহানুভূতি তাওহীদ ও নবুয়াত এবং কিতাব ও আখেরাত বিশ্বাসী মুসলমানদের পরিবর্তে মৃতিপূজারী মুশরিকদের সাথে ছিল। বদর যুদ্ধের পর তারা কুরাইশ ও আরবের অন্যান্য গোত্রগুলোকে প্রকাশ্যে মুসলমানদের বিরুদ্ধে উত্তেজিত করে প্রতিশোধ গ্রহণে উদ্বন্ধ করতে থাকে। বিশেষ করে বনী ন্যীরের সরদার কা'ব ইবনে আশরাফ তো এ ব্যাপারে নিজের বিরোধমূলক প্রচেষ্টাকে অন্ধ শক্রতা বরং নীচতার পর্যায়ে নামিয়ে আনে। মদীনাবাসীদের সাথে এই ইহুদীদের শত শত বছর থেকে যে বন্ধুত্ব ও প্রতিবেশীসুলভ সম্পর্ক চলে আসছিল তার কোন পরোয়াই তারা করেনি। শেষে যখন তাদের দুরুর্ম ও চুক্তি ভংগ সীমা ছাড়িয়ে যায় তখন নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম বদর যুদ্ধের কয়েক মাস পরে এই ইছদী গোত্রগুলোর সবচেয়ে বেশী দৃষ্কর্মপরায়ণ 'বনী কাইনুকা' গোত্রের ওপর আক্রমণ চালান এবং তাদেরকে মদীনার শহরতলী থেকে বের করে দেন। কিন্তু এতে খন্য ইহুদী গোত্রগুলার হিংসার আগুন আরো বেশী তীব্র হয়ে ওঠে। তারা মদীনার মুনাফিক মুসলমান ও হিজাযের মুশরিক গোত্রগুলোর সাথে চক্রান্ত করে ইসলাম ও মুসলমানদের জন্য চার দিকে অসংখ্য বিপদ সৃষ্টি করে। এমনকি কখন নবী সাল্লান্ত্রাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রাণ নাশের জন্য তীর ওপর আক্রমণ চালানো হয় এই আশংকা সর্বক্ষণ দেখা দিতে থাকে। এ সময় সাহাবায়ে কেরাম সবসময় সশস্ত্র থাকতেন। নৈশ আক্রমণের ভয়ে রাতে পাহারা দেয়া হতো। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম যদি কখনো সামান্য সময়ের জন্যও চোখের আডাল হতেন তাহলে সাহাবায়ে কেরাম উদ্বেগ আকুল হয়ে তাঁকে খুঁজতে বের হতেন।

তিন ঃ বদরে পরাজয়ের পর কুরাইশদের মনে এমনিতেই প্রতিশোধের আগুন জ্বলছিল, ইহুদীরা তার ওপর কেরোশিন ছিটিয়ে দিল। ফলে এক বছর পরই মক্কা থেকে তিন হাজার সুসজ্জিত সৈন্যের একটি দল মদীনা আক্রমণ করলো। এ যুদ্ধটি হলো ওহোদ পাহাড়ের পাদদেশে। তাই ওহোদের যুদ্ধ নামেই এটি পরিচিত। এ যুদ্ধে অংশগ্রহণের জন্য মদীনা থেকে এক হাজার লোক নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে বের হয়েছিল। কিন্তু পথে তিনশো মুনাফিক হঠাৎ আলাদা হয়ে মদীনার দিকে ফিরে এলো। নবীর (সা) সাথে যে সাতশো লোক রয়ে গিয়েছিল তার মধ্যেও মুনাফিকদের একটি ছোট দল ছিল। যুদ্ধ চলা কালে তারা মুসলমানদের মধ্যে ফিত্না সৃষ্টি করার সপ্তাব্য সব রকমের প্রচেষ্টা চালালো। এই প্রথমবার জানা গেলো, মুসলমানদের স্বগৃহে এত বিপুল সংখ্যক আস্তীনের সাপ লুকানো রয়েছে এবং তারা এভাবে বাইরের শক্রদের সাথে মিলে নিজেদের ভাই–বন্ধু ও আত্মীয়–স্বজনদের ক্ষতি করার জন্য উঠেপড়ে লেগেছে।

চার ঃ ওহোদের যুদ্ধে মুসলমানদের পরাজয় যদিও মুনাফিকদের কৌশলের একটি বড় জংশ ছিল তব্ও মুসলমানদের নিজেদের দুর্বলতার জংশও কম ছিল না। একটি বিশেষ চিন্তাধারা ও নৈতিক ব্যবস্থার ভিত্তিতে যে দলটি এই সবেমাত্র গঠিত হয়েছিল, যার নৈতিক প্রশিক্ষণ এখনো পূর্ণ হতে পারেনি এবং নিজের বিশ্বাস ও নীতি সমর্থনে যার লড়াই করার এই মাত্র দিতীয় সুযোগ ছিল তার কাজে কিছু দুর্বলতা প্রকাশ হওয়াটা

একটা স্বাভাবিক ব্যাপার ছিল। তাই যুদ্ধের পর এই যুদ্ধের যাবতীয় ঘটনাবলীর ওপর বিস্তারিত মন্তব্য করা এবং তাতেই ইসলামের দৃষ্টিতে মুসলমানদের মধ্যে যেসব দুর্বলতা পাওয়া গিয়েছিল তার মধ্য থেকে প্রত্যেকটির প্রতি অংগুলি নির্দেশ করে তার সংশোধনের জন্য নির্দেশ দেবার প্রয়োজন দেখা দিয়েছিল। এ প্রসংগে একথাটি দৃষ্টি সমক্ষে রাখার উপযোগিতা রাখে যে, অন্য জেনারেলরা নিজেদের যুদ্ধের পরে তার ওপর যে মন্তব্য করেন এ যুদ্ধের ওপরে কুরুআনের মন্তব্য তা থেকে কত বিভিন্ন।



الَّوْ اللهُ لَا اللهُ اللهُ

আলিফ লাম–মীম। আল্লাহ এক চিরঞ্জীব ও শাখত সত্তা, যিনি বিশ্ব–জাহানের সমগ্র ব্যবস্থাপনাকে ধারণ করে আছেন, আসলে তিনি ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই।

তিনি তোমার ওপর এই কিতাব নাথিল করেছেন, যা সত্যের বাণী বহন করে এনেছে এবং আগের কিতাবগুলোর সত্যতা প্রমাণ করছে। এর আগে তিনি মানুষের হিদায়াতের জন্য তাওরাত ও ইনজীল নাথিল করেছিলেন। আর তিনি মানদণ্ড নাথিল করেছেন (যা সত্য ও মিখ্যার মধ্যে পার্থক্য করে দেয়)। এখন যারা আল্লাহর বিধানসমূহ মেনে নিতে অশ্বীকার করবে, তারা অবশ্যি কঠিন শান্তি পাবে। আল্লাহ অসীম ক্ষমতার অধিকারী এবং তিনি অন্যায়ের শান্তি দিয়ে থাকেন।

- ১. এর ব্যাখা জানার জন্য সূরা আল বাকারার ২৭৮ টীকা দেখুন।
- ২. সাধারণভাবে লোকেরা তাওরাত বলতে বাইবেলের ওল্ড টেক্টামেন্টের (পুরাতন নিয়ম) প্রথম দিকের পাঁচটি পুস্তক এবং ইনজীল বলতে নিউ টেক্টামেন্টের (নুতন নিয়ম) চারটি প্রসিদ্ধ ইনজীল মনে করে থাকে। তাই এ পুস্তকগুলো সত্যিই আল্লাহর কালাম কিনা, এ প্রশ্ন দেখা দেয়। আর এই সংগে এ প্রশ্নও দেখা দেয় যে, এই পুস্তকগুলোতে যেসব কথা লেখা আছে যথাইই কুরআন সেগুলোকে সত্য বলে কিনা। কিন্তু এ ব্যাপারে প্রকৃত সত্য হচ্ছে এই যে, তাওরাত বাইবেলের প্রথম পাঁচটি পুস্তকের নাম নয় বরং এগুলোর মধ্যে তাওরাত নিহিত রয়েছে এবং ইনজীল নিউ টেক্টামেন্টের চারটি ইনজীলের নাম নয় বরং এগুলোর মধ্যে ইনজীল পাওয়া যায়।

আসনে হযরত মৃসা খানাইহিস সানামের নবুওয়াত দাভের পর থেকে তীর ইন্তিকান পর্যন্ত প্রায় চক্রিশ বছর ধরে তার ওপর যেসব বিধান অবতীর্ণ হয়েছিন সেগুলাই তাওরাত। এর মধ্যে পাথরের তক্তার গায়ে খোদাই করে দশটি বিধান আগ্রাহ তাঁকে দান করেছিলেন অবশিষ্ট বিধানগুণো হয়রত মূসা (আ) নিখিয়ে তার বারোটি অনুলিপি করে বারোটি গোত্রকে দান করেছিলেন এবং একটি কপি সংব্রহণ করার ভ্রন্যে দান করেছিলেন বনী ণাবীকে। এ কিতাবের নাম ছিন তাওয়াত। বাইতুল মাকদিস প্রথমবার ধ্বংস হওয়া পর্যন্ত এটি একটি শ্বতন্ত্র কিতাব হিসেবে সংরক্ষিত ছিন। বনি নাবীকে যে কপিটি দেয়া হয়েছিন, পাণ্ডরের তক্তা সহকারে সেটি অংগীকারের সিন্দুকে'র মধ্যে রাখা হয়েছিন। বনী ইসরাদণ সেটিকে 'তাওরীত' নামেই জানতো। কিন্তু তার ব্যাপারে তাদের গাফলতি এমন পর্যায়ে পৌছে গিয়েছিল যার ফলে ইয়াহুদীয়ার বাদশাহ ইউসিয়ার স্বামলে যখন 'হাইকেলে সুনাইমানী' মেরামত করা হয়েছিল তখন ঘটনাক্রমে 'কাহেন' প্রধান (অর্থাৎ হাইকেন বা উপাসনা গৃহের গদীনশীন এবং আতির প্রধান ধর্মীয় নেতা) বিনকিয়াহ একস্থানে তাওরীত সুর্ব্দিত অবস্থায় পেয়ে গেলেন ৷ তিনি একটি ভত্তত বস্তু হিসেবে এটি বাদশাহর প্রধান সেক্রেটারীকে দিলেন। সেক্রেটারী সেটিকে এমনভাবে বাদশাহর সামনে পেশ করেন যেন এটি একটি বিষয়কর খাবিদ্ধার (২–রাজাবনী, অধ্যায় ২২ , শ্লোক ৮-১৩ দেখুন)। এ কারণেই বখৃতে নসর খখন ধ্রেরুসালেম হার করে হাইকেলসহ সারা শহর ধ্বংস করে দিল তখন বনী ইসরাঈলরা তাভরাতের যে মূল ফণিটিকে বিশ্বতির সাগরে ডুবিয়ে দিয়েছিণ এবং যার অতি অন সংখ্যক অনুনিপি তাদের কাছে ছিল, সেগুলো হারিয়ে ফেনলো চিরকালের জন্য। তারপর জাযরা (উর্যাইর) কাহেনের যুগে বনী ইসরাস্থ্যদের অবশিষ্ট লোকেরা বেবিলনের কারাগার থেকে তেরুসালেমে ফিরে এলো এবং বাইতুপ মাকদিস পুনর্নিমাণ করা হলো। এ সময় উয়াইর নিতের ছাতির আরো কয়েকখন মনীধীর সহায়তায় বনী ইসরাজনদের পূর্ণ ইতিহাস লিখে ফেলনে । বর্তমান বাইবেলের প্রথম সতেরোটি পরিচেহদ এ ইতিহাস সধনিত এ ইতিহাসের চারটি অধ্যায় অর্থাৎ যাত্রা, গেবীয়, গণনা ও দিতীয় বিবরণে হযরত মূস্য আনাইহিস সানামের দীবনী দিপিবস্থ হয়েছে। আঁ**যরা ও তার সহযোগীরা তাওরাতের** যতগুলো খায়াত সঞ্জহ করতে পেরেছিলেন এই দ্রীবন ইতিহাসের বিভিন্ন স্থানে অবতার্ণের সময়-কান ও ধারাবাহিকতা অনুযায়ী ঠিক ভায়গামতো সেগুলো সন্নিবেশিত হয়েছে। কাত্ৰেই এখন মূসা আণাইহিস সাণামের ভীবন ইতিহাসের মধ্যে সেই ছড়িয়ে ছিটিয়ে থাকা অংশের নামই তাওরাত। এগুণোকে চিহ্নিত করার ফন্য আমরা কেবলমাত্র নিম্নেক্ত আগামতের ওপর নির্ভর করতে পারি। এ ঐতিহাসিক বর্ণনার মাঝখানে যেখানে নেথক বলেন, গ্রভু মৃস্যকে একথা ব্যাদেন অথবা মৃসা বলেন, সদাপ্রভূ তোমাদের প্রভূ এক্যা বন্দেন, সেখান থেকে তাওরাতের একটি অংশ শুরু হচেং, তারপর আবার যেখান থেকে চাবনী প্রসংগ শুরু হয়ে গেছে সেখান থেকে ঐ অংশটি খতম হয়ে গেছে ধরে নিতে হবে: মারখানে যেখানে यंचारन वारेरवरलंत लंचक वााचा वा ठीका वाकारत किंद्र वर्ग वृद्धि करतार. संख्ला চিহ্নিত করে ও বাছাই করে আসল ভাওরাত থেকে আনাদা করে ফেনা একংনি সাধারণ পাঠকের জন্য অত্যন্ত কঠিন ব্যাপার। তবুও যারা আসমানী কিতাবসমূহের গভীর জ্ঞান রাখেন, তারা ঐসব অংশের কোথায় কোথায় ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ মূনক বৃদ্ধি করা হয়েছে কিছুটা নির্ভুলভাবে তা অনুধাবন করতে পারেন। এ হড়িয়ে হিটিয়ে থাকা অংশগুলোকেই

## إِنَّ اللهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَرَّ فِي الْاَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ فَ مُوَالَّذِي اللهِ عَلَيْهِ مَنْ فَي الْاَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ فَ مُوَالَّذِينُ الْحَكِيْرُ فَي الْاَرْضَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ فَي الْاَرْضَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ فَي الْاَمْوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ فَي الْاَمْوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ فَي الْمُوالْفِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

পৃথিবী ও আকাশের কোন কিছুই আল্লাহর কাছে গোপন নেই। তিনি মায়ের পেটে থাকা অবস্থায় যেভাবে ইচ্ছা তোমাদের আকৃতি গঠন করেন। ও এই প্রবল পরাক্রান্ত মহাজ্ঞানের অধিকারী সন্তা ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই।

কুরআন তাওরাত নামে আখ্যায়িত করেছে। কুরআন এগুলোকেই সত্য বলে ঘোষণা দিয়েছে। প্রকৃতপক্ষে এ অংশগুলোকে একত্র করে কুরআনের পাশাপাশি দাঁড় করালে কোন কোন স্থানে ছোট খাটো ও খুঁটিনাটি বিধানের মধ্যে কিছু বিরোধ দেখা গেলেও মৌলিক শিক্ষার ক্ষেত্রে সামান্যতম পার্থক্যও পাওয়া যাবে না। আজও একজন সচেতন পাঠক সুস্পষ্টভাবে অনুভব করতে পারেন যে, এ দু'টি স্রোতধারা একই উৎস থেকে উৎসারিত।

অনুরূপভাবে ইনজীল হচ্ছে হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের ইলহামী ভাষণ ও বাণী সমষ্টি, যা তিনি নিজের জীবনের শেষ আড়াই তিন বছরে নবী হিসেবে প্রচার করেন। এ পবিত্র বাণীসমূহ তাঁর জীবন্দশায় লিখিত, সংকলিত ও বিন্যস্ত হয়েছিল কিনা সে সম্পর্কে জানার কোন<sup>্</sup>উপায় আমাদের কাছে নেই। হতে পারে কিছু লোক সেগুলো নোট করে নিয়েছিলেন। আবার এমনও হতে পারে, শ্রবণকারী ভক্তবৃন্দ সেগুলো কণ্ঠস্থ করে সম্বলিত বিভিন্ন পুস্তিকা রচনা কালে তাতে ঐতিহাসিক ঘটনাবলীর সাথে সাথে ঐ পুস্তিকাগুলোর রচয়িতাদের কাছে মৌথিক বাণী ও লিখিত স্মৃতিকথা জাকারে হযরত ঈসার (আ) যেসব বাণী ও ভাষণ পৌছেছিল সেগুলোও বিভিন্ন স্থানে জায়গা মতো সংযোজিত হয়েছিল। বর্তমানে মথি, মার্ক, লুক ও যোহন লিখিত যেসব পুস্তককে ইনজীল বলা হয় সেগুলো আসলে ইনজীল নয়। বরং ইনজীল হচ্ছে ঐ পুস্তকগুলোতে সংযোজিত হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের বাণীসমূহ। আমাদের কাছে সেগুলো চেনার ও জীবনীকারদের নিজেদের কথা থেকে সেগুলো আলাদা করার এ ছাড়া আর দিতীয় কোন याध्यय त्नरे या यथात्न जीवनीकात वलन, देना वलाएक वर्धवा यानुवरक निका দিয়েছেন—কেবলমাত্র এ স্থানগুলোই আসল ইনজীলের অংশ। কুরআন এ অংশগুলোর সমষ্টিকেই ইনজীল নামে অভিহিত করে এবং এরই সত্যতার ঘোষণা দেয়। এ বিক্ষিপ্ত অংশগুলোকে একত্র করে আজ যে কেউ কুরআনের পাশাপাশি রেখে এর সত্যতা বিচার করতে পারেন। তিনি উভয়ের মধ্যে অতি সামান্য পার্থক্যই দেখতে পাবেন। আর যে সামান্য পার্থক্য অনুভূত হবে পক্ষপাতহীন চিন্তা-ভাবনা ও বিশ্লেষণের মাধ্যমে তা সহজেই দূর করা যাবে।

৩. অর্থাৎ তিনি বিশ-জাহানের যাবতীয় তত্ত্ব ও বাস্তব সত্য জানেন। কাজেই যে কিতাব তিনি নাযিল করেছেন তা পরিপূর্ণ সত্যই হওয়া উচিত। বরং নির্ভেজাল সত্য একমাত্র সেই কিতাবের মধ্যেই পাওয়া যেতে পারে যেটি সেই সর্বজ্ঞ ও মহাজ্ঞানী সন্তার পক্ষ থেকে পাঠানো হয়েছে।

هُو الَّذِي َ أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبِ مِنْهُ الْتَّهُ مُحَمَّدُهُ أَنْ الْكَتْبِ وَأَخُر مُتَشْبِهُ فَا مَّا الَّذِينَ فِي قُلُو بِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ الْكِتْبِ وَأَخُر مُتَشْبِهُ فَا مَا الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَاْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَاوِيلِهِ مَا يَعْلَمُ تَاْوِيلَةً وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيلَةً وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيلَةً وَمَا يَعْلَمُ مَنْ عِنْدِ اللَّهُ وَالْسَاءَ وَمَا يَنَّ حَوْلَ فَي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا بِهِ الْكُلُ مِنْ عِنْدِ اللَّهُ وَمَا يَنَّ حَرْدُ اللَّهُ وَمَا يَنَ حَرُ اللَّهُ الْوَلُوا الْأَلْبَابِ ٥ وَمَا يَنَّ حَرُ اللَّهُ الْوَلُوا الْأَلْبَابِ ٥ وَمَا يَنَّ حَرُ اللَّهُ الْوَلُوا الْأَلْبَابِ ٥ وَمَا يَنَّ حَرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَنَّ حَرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَنَّا عَرَا اللَّهُ وَمَا يَنَّ حَرَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَنَا عَوْمَا يَنَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَنَّ حَرَّا لِللَّهُ اللَّهُ مَا يَلَّهُ وَمَا يَلَّا اللَّهُ وَمَا يَنَا عَوْمَا يَنَا عَلَيْ مَا الْمُعْتَلُولُ مُنْ الْمُعْتَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

िनिर टिंगात প्रिक व किंवार नायिन करति हा। व किंवार पृरे धतानत षाग्रां षाह दे विक राष्ट्र, पूर्वापां , यां पान किंवार व प्राप्त पान त्रियां पि वर हिंवी य राष्ट्र, पूर्वापां विवास प्राप्त प्र प्राप्त प्राप्त

- 8. এখানে দু'টি গুরুত্বপূর্ণ সত্যের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। এক, তোমাদের প্রকৃতিকে তাঁর মতো করে কেউ জানতে পারে না, এমনকি তোমরা নিজেরাও জানতে পারো না। কাজেই তার পথপ্রদর্শন ও পথনির্দেশনার ওপর আস্থা স্থাপন করা ছাড়া তোমাদের গত্যন্তর নেই। দুই, যিনি গর্ভাশয়ে তোমাদের উৎপত্তি থেকে গুরু করে পরবর্তী সকল পর্যায়ের প্রতিটি ক্ষেত্রে তোমাদের ছোট ছোট প্রয়োজনগুলোও পূর্ণ করার ব্যবস্থা করেছেন, তিনি দুনিয়ার জীবনে তোমাদের হিদায়াত ও পথ প্রদর্শনের ব্যবস্থা করবেন না, এটা কেমন করে সম্ভব হতে পারে? অথচ তোমরা সবচেয়ে বেশী এ জিনিসটিরই মুখাপেক্ষী।
- ৫. মুহকাম পাকাপোক্ত জিনিসকে বলা হয়। এর বহুবচন 'মুহকামাত'। 'মুহকামাত আয়াত' বলতে এমন সব আয়াত বুঝায় যেগুলোর ভাষা একেবারেই সুস্পষ্ট, যেগুলোর অর্থ নির্ধারণ করার ব্যাপারে কোন প্রকার সংশয়–সন্দেহের অবকাশ থাকে না, যে শব্দগুলো দ্বার্থহীন বক্তব্য উপস্থাপন করে এবং যেগুলোর অর্থ বিকৃত করার সুযোগ লাভ করা বড়ই কঠিন। এ আয়াতগুলো 'কিতাবের আসল বুনিয়াদ'। অর্থাৎ যে উদ্দেশ্যে কুরআন নাযিল করা হয়েছে এ আয়াতগুলো সেই উদ্দেশ্য পূর্ণ করে। এ আয়াতগুলোর মাধ্যমে দুনিয়াবাসীকে ইসলামের দিকে আহ্বান জানানো হয়েছে। এগুলোতেই শিক্ষা ও উপদেশের

رَبَّنَا لَا تُرِغُ قُلُوبَنَا بَعْلَ إِذْ هَلَ يَتَنَا وَهَبْ لَنَامِنَ آلُ نَكَ رَحْهَةً \* وَالْنَاسِ لِيَوْ إِلَّا رَبْبَ فِيهِ النَّاسِ لِيَوْ إِلَّا رَبْبَ فِيهِ اللَّالِي الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْ

তারা আল্লাহর কাছে দোয়া করতে থাকে : "হে আমাদের রব। যখন তুমি আমাদের সোজা পথে চালিয়েছো তখন আর আমাদের অন্তরকে বক্রতায় আচ্ছর করে দিয়ো দা, তোমার দান ভাণ্ডার থেকে আমাদের জন্য রহমত দান করো কেননা তুমিই আসল দাতা। হে আমাদের রব। অবশ্যি তুমি সমগ্র মানব জাতিকে একদিন একত্রে সমবেত করবে, যে দিনটির আগমনের ব্যাপারে কোন সন্দেহ নেই। তুমি কখনো ওয়াদা থেকে বিচ্যুত হও না।"

কথা বর্ণিত হয়েছে। ভ্রষ্টতার গলদ তুলে ধরে সত্য-সঠিক পথের চেহারা সুস্পষ্ট করা হয়েছে। দীনের মূলনীতি এবং আকীদা-বিশ্বাস, ইবাদাত, চরিত্রনীতি, দায়িত্ব-কর্তব্য ও আদেশ-নিষেধের বিধান এ আয়াতগুলোতেই বর্ণিত হয়েছে। কাজেই কোন সত্যানুসন্ধানী ব্যক্তি কোন পথে চলবে এবং কোন পথে চলবে না, একথা জানার জন্য যখন কুরআনের খারণাপর হয় তখন এ 'মূহকাম' আয়াতগুলোই তার পথপ্রদর্শন করে। স্বাভাবিকভাবে এগুলোর প্রতি তার দৃষ্টি নিবদ্ধ হয় এবং এগুলো থেকে উপকৃত হবার জন্য সে প্রচেষ্টা চালাতে থাকে।

৬. 'মৃতাশাবিহাত' অর্থ যেসব আয়াতের অর্থ গ্রহণে সন্দেহ–সংশয়ের ও বৃদ্ধিকে আছর করে দেবার অবকাশ রয়েছে।

বিশ্ব—জাহানের অন্তর্নিহিত সত্য ও তাৎপর্য, তার সূচনা ও পরিণতি, সেখানে মানুষের অবস্থান, মর্যাদা ও ভূমিকা এবং এ ধরনের আরো বিভিন্ন মৌলিক বিষয় সম্পর্কিত সর্বনিম্ন অপরিহার্য তথ্যাবলী মানুষকে সরবরাহ না করা পর্যন্ত মানুষের জীবন পথে চলার জন্য কোন পথনির্দেশ দেয়া যেতে পারে না, এটি একটি সর্বজন বিদিত সত্য। আবার একথাও সত্য, মানবিক ইন্দ্রিয়ানুভূতির বাইরের বন্তু—বিষয়গুলো, যেগুলো মানবিক জ্ঞানের আওতায় কখনো আসেনি এবং আসতেও পারে না, যেগুলোকে সে কখনো দেখেনি, স্পর্শ করেনি এবং যেগুলোর স্বাদও গ্রহণ করেনি, সেগুলো বুঝাবার জন্দু মানুষের ভাষার ভাগারে কোন শব্দও রচিত হয়নি এবং প্রত্যেক শ্রোতার মনে তাদের নির্ভূল ছবি অংকিত করার মতো কোন পরিচিত রর্ণনা পদ্ধতিও পাওয়া যায় না। কাজেই এ ধরনের বিষয় বুঝাবার জন্য এমন সব শব্দ ও বর্ণনা পদ্ধতি অবলম্বন করা অপরিহার্য হয়ে পড়ে, যেগুলো প্রকৃত সত্যের সাথে নিকটতর সাদৃশ্যের অধিকারী অনুত্বযোগ্য জিনিসগুলো বুঝাবার জন্য মানুষের ভাষায় পাওয়া যায়। এ জন্য অতি প্রাকৃতিক তথা মানবিক জ্ঞানের উর্ধের ও ইন্দ্রিয়াতীত বিষয়গুলো বুঝাবার জন্য কুরআন মন্ধীদে এ

انَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا لَنْ تَغْنَى عَنْهُ رَا مُوالَّهُ رُولَا اُولَادُهُ رُولَا اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهُ الله

#### ২ রুকু

ধরনের শব্দ ও ভাষা ব্যবহার করা হয়েছে। যেসব আয়াতে এ ধরনের ভাষা ও শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে সেগুলোকেই 'মৃতাশাবিহাত' বলা হয়। কিন্তু এ ভাষা ব্যবহারের ফলে মান্য বড়জোর সত্যের কাছাকাছি পৌছতে পারে অথবা সত্যের অস্পষ্ট ধারণা তার মধ্যে সৃষ্টি হতে পারে, এর বেশী নয়। এ ধরনের আয়াতের অর্থ নির্ণয়ের ও নির্দিষ্ট করনের জন্য যত বেশী চেষ্টা করা হবে তত বেশী সংশয়—সন্দেহ ও সন্তাবনা বাড়তে থাকবে। ফলে মান্য প্রকৃত সত্যের নিকটতর হবার চাইতে বরং তার থেকে আরো দ্রে সরে যাবে। কাজেই যারা সত্যসন্ধানী এবং আজেবাজে অর্থহীন বিষয়ের চর্চা করার মানসিকতা যাদের নেই, তারা 'মৃতাশাবিহাত' থেকে প্রকৃত সত্য সম্পর্কে অস্পষ্ট ধারণা লাভ করেই সন্তুষ্ট থাকে। এতটুকুন ধারণাই তাদের কাজ চালাবার জন্য যথেই হয়। তারপর তারা 'মৃহ্কামাত' এর পেছনে নিজেদের সর্বশক্তি নিয়োগ করে। কিন্তু যারা ফিত্নাবাজ অথবা বাজে কাজে সময় নই করতে অভান্ত, তাদের কাজই হয় মৃতাশাবিহাতের আলোচনায় মশগুল থাকা এবং তার সাহায্যেই তারা পেছন দিয়ে সিদ্

- ৭. এখানে এ অমূলক সন্দেহ করার কোন প্রশ্নই ওঠে না যে, মৃতাশাবিহাতের সঠিক অর্থ যখন তারা জানে না তথন তারা তার ওপর কেমন করে ঈমান আনে? আসলে একজন সচেতন বিবেক-বৃদ্ধির অধিকারী ব্যক্তির মনে মৃতাশাবিহাত আয়াতগুলোর দূরবর্তী অসংগত বিশ্লেষণ ও অস্পষ্ট বিকৃত ব্যাখ্যার মাধ্যমে কুরআন আল্লাহর কিতাব হবার বিশাস জন্ম না। এ বিশাস জন্ম মৃহকামাত আয়াতগুলো অধ্যয়নের মাধ্যমে। মৃহকামাত আয়াতগুলোর মধ্যে চিন্তা-গবেষণা করার পর যখন তার মনে কুরআন আল্লাহর কিতাব হবার ব্যাপারে পরিপূর্ণ নিশ্চিন্ততা আসে তখন মৃতাশাবিহাত তার মনে কোন প্রকার হন্দ্ম ও সংশয় সৃষ্টিতে সক্ষম হয় না। তাদের যতট্কু সরল অর্থ সে অনুধাবন করতে সক্ষম হয় ততট্কুই গ্রহণ করে নেয় আর যেখানে অর্থের জটিলতা দেখা দেয় সেখানে দূরবীণ লাগিয়ে অর্থের গভীরে প্রবেশ করার নামে উল্টা সিধা অর্থ করার পরিবর্তে সে আল্লাহর কালামের ওপর সামগ্রিকভাবে ঈমান এনে কাজের কথাগুলোর দিকে নিজে দৃষ্টি ফিরিয়ে দেয়।
  - ৮. এর ব্যাখ্যার জন্য সূরা বাকারার ১৬১ টীকা দেখুন।
- ৯. যদিও আসল পার্থক্য ছিল তিনগুণ। কিন্তু সরাসরি এক নজরে দেখে যে কেউ মনে করতে পারতো, কাফেরদের সৈন্য সংখ্যা মুসলমানদের দিগুণ হবে।
- ১০. বদরের যুদ্ধ মাত্র কিছুদিন আর্গে হয়ে গেছে। তার বিভিন্ন ঘটনা তখনো মানুষের মনে তরতাজা ছিল। তাই এ যুদ্ধের ঘটনাবলী ও ফলাফলের প্রতি ইংগিত করে লোকদের উপদেশ দেয়া হয়েছে। এ যুদ্ধের তিনটি বিষয় ছিল অত্যন্ত শিক্ষণীয় ঃ
- এক ঃ মুসলমান ও কাফেররা যেভাবে পরস্পরের মুখোমুখি হয়েছিল তাতে উভয় দলের নৈতিক ও চারিত্রিক পার্থক্য সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছিল। একদিকে কাফেরদের সেনাবাহিনীতে মদপানের হিড়িক চলছিল। তাদের গায়িকা ও নর্তকী বাদীরা সংগে এসেছিল। ফলে সেনা শিবিরে ভোগের পেয়ালা উপচে পড়ছিল। অন্যদিকে মুসলমানদের সেনাদলে আল্লাহভীতি ও আল্লাহর প্রতি আনুগত্যের মিশ্ব পরিবেশ বিরাজমান ছিল। তাদের মধ্যে ছিল চরম নৈতিক সংযম। সৈন্যরা নামায–রোযায় মশগুল ছিল। কথায় কথায় আল্লাহর নাম উভারিত হচ্ছিল এবং আল্লাহর কাছে দোয়া ও করুণা ভিক্ষার মহড়া

رُيِّنَ لِلنَّاسِ مُبُ الشَّهُوٰ فِ مِنَ النِّسَاءُ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْكَالِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْكَالِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَا الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَا وَالْعَيْلِ الْمُسَوِّمَةِ وَاللَّالِ اللَّهِ عَنْلَا الْمَالِ الْمَسَلَّمَ وَالْمُسَاءَةُ وَرِضُوانَ لَكُورَ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالْمُسَاءَةُ وَالْمُسَاءَةُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ اللَّهِ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُسَاءِ فَي اللَّهُ وَالْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُوالِقُولُولُولُولُ اللَّهُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُوالِقُولُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ

মানুষের জন্য নারী, সন্তান, সোনারূপার স্তুপ, সেরা ঘোড়া, গবাদি পশু ও কৃষি ক্ষেতের প্রতি আসক্তিকে বড়ই সুসজ্জিত ও সুশোভিত করা হয়েছে। কিন্তু এগুলো দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী জীবনের সামগ্রী মাত্র। প্রকৃতপক্ষে উন্তম আবাস তো রয়েছে আল্লাহর কাছে। বলো, আমি কি তোমাদের জানিয়ে দেবো, ওগুলোর চাইতে ভালো জিনিস কি? যারা তাকওয়ার নীতি অবশবন করে তাদের জন্য তাদের রবের কাছে রয়েছে বাগান, তার নিম্নদেশে ঝরণাধারা প্রবাহিত হয়। সেখানে তারা চিরন্তন জীবন দাত করবে। পবিত্র স্ত্রীরা হবে তাদের সংগিনী এবং তারা দাত করবে আল্লাহর সন্তুষ্টি। আল্লাহ তার বান্দাদের কর্মনীতির ওপর গভীর ও প্রথর দৃষ্টি রাখেন। এই এ লোকেরাই বলে হ শহে আমাদের রব। আমরা ঈমান এনেছি, আমাদের গোনাহখাতা মাফ করে দাও এবং জাহান্লামের আগুন থেকে আমাদের বাঁচাও। এরা সবরকারী, ত সত্যনিষ্ঠ, অনুগত ও দানশীল এবং রাতের শেষভাগে আল্লাহর কাছে গোনাহ মাফের জন্য দোয়া করে থাকে।

চলছিল। দু'টি সৈন্য দল দেখে যে কোন ব্যক্তি অতি সহজেই জানতে পারতো, কোন্ দলটি আল্লাহর পথে লড়াই করছে।

# شَمِلَ اللهُ اَتَّهُ لِآلِهُ اللهِ اللهِ وَ وَالْهَلَئِكَةُ وَالْوَاالْعِلْمِ قَائِمًا فَالْقِلْمِ قَائِمًا فَا لَقِيمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

আল্লাহ নিজেই সাক্ষ দিয়েছেন, তিনি ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই।<sup>১৪</sup> আর ফেরেশতা ও সকল জ্ঞানবান লোকই সততা ও ন্যায়পরায়ণতার সাথে এ সাক্ষ্ দিচ্ছে<sup>১৫</sup> যে, সেই প্রবল পরাক্রান্ত ও জ্ঞানবান সত্তা ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই।

দুই ঃ মুসলমানরা তাদের সংখ্যাব্বতা ও সমরাব্রের অভাব সত্ত্বেও যেতাবে কাফেরদের বিপুল সংখ্যাগরিষ্ঠ ও উত্মত অস্ত্রসজ্জায় সজ্জিত সেনাদলের ওপর বিজয় লাভ করলো তাতে একথা সম্পষ্ট হয়ে উঠেছিল যে তারা আল্লাহর সাহায্যপৃষ্ট ছিল।

তিন ঃ আল্লাহর প্রবশ্ব প্রতাপানিত ক্ষমতা সম্পর্কে গাফেল হয়ে যারা নিজেদের সাজ—সরজাম ও সমর্থকদের সংখ্যাধিক্যের কারণে আত্মন্তরিতায় মেতে উঠেছিল, তাদের জন্য এ ঘটনাটি ছিল যথার্থই একটি চাবুকের আঘাত। আল্লাহ কিভাবে মাত্র গুটিকয় বিত্তহীন, অভাবী ও প্রবাসী মুহাজির এবং মদীনার কৃষক সমাজের মৃষ্টিমেয় জনগোষ্ঠীর সহায়তায় কুরাইশদের মতো অভিজ্ঞাত শক্তিশালী ও সমগ্র আরবীয় সমাজের মধ্যমণি গোত্রকে পরাজিত করতে পারেন, তা তারা স্বচক্ষেই দেখে নিল।

- ১১. এর ব্যাখ্যা দেখুন সূরা আল বাকারার ২৭ টীকায়।
- ১২. অর্থাৎ আল্লাহ অপাত্রে দান করেন না। উপরি উপরি বা ভাসাভাসাভাবে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা তার নীতি নয়। তিনি তার বান্দাহদের কার্যাবলী, সংকল্প ও ইচ্ছা পুরোপুরি ও ভালোভাবেই জানেন। কে পুরস্কার লাভের যোগ্য আর কে যোগ্য নয়, তাও তিনি ভালোভাবেই জানেন।
- ১৩. অর্থাৎ সত্য পথে পূর্ণ অবিচলতার সাথে প্রতিষ্ঠিত থাকে। কোন ক্ষতি বা বিপদের মুখে কখনো সাহস ও হিমতহারা হয় না। ব্যর্থতা এদের মনে কোন চিড় ধরায় না। লোভ-লালসায় পা পিছলে যায় না। যখন আপাতদৃষ্টিতে সাফল্যের কোন সম্ভাবনাই দেখা যায় না তখনো এরা মজবুতভাবে সত্যকে আঁকড়ে ধরে থাকে। (সূরা আল বাকারার ৬০ টীকাটিও দেখে নিন)
- ১৪. অর্থাৎ যে আল্লাহ বিশ্ব-জাহানের সমস্ত তত্ত্ব, সত্য ও রহস্যের প্রত্যক্ষ জ্ঞান রাখেন, যিনি সমগ্র সৃষ্টিকে আবরণহীন অবস্থায় দেখছেন এবং যার দৃষ্টি থেকে পৃথিবী ও আকাশের কোন একটি বস্তুও গোপন নেই—এটি তার সাক্ষ্য এবং তার চাইতে আর বেশী নির্তরযোগ্য চাক্ষ্ম সাক্ষ্য আর কে দিতে পারে? কারণ সমগ্র সৃষ্টিজগতে তিনি ছাড়া আর কোন সন্তা খোদায়ী গুণে গুণানিত নয়। আর কোন সন্তা খোদায়ী কর্তৃত্বের অধিকারী নয় এবং আর কারোর খোদায়ী করার যোগ্যতাও নেই।
- ১৫. আল্লাহর পর সবচেয়ে বেশী নির্ভরযোগ্য সাচ্চ্য হচ্ছে ফেরেশতাদের। কারণ তারা হচ্ছে বিশ্বরাজ্যের ব্যবস্থাপনা কার্যনির্বাহী ও কর্মচারী। তারা সরাসরি নিজেদের ব্যক্তিগত

إِنَّ الرِّيْنَ عِنْ الْهِ الْإِسْلَا الْسُومَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ الَّا مِنْ الْمَوْرَ الْمِنْ اللهِ فَإِنَّ مِنْ اللهِ فَإِنَّ اللهِ فَإِنَّ مِنْ اللهِ فَإِنَّ مِنْ اللهِ فَإِنَّ اللهِ فَإِنْ اللهِ وَمَنِ اللهِ مَنْ وَمُنْ اللهِ مَنْ وَمُنْ اللهِ وَمَنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمَنْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَ

ইসলাম আল্লাহর নিকট একমাত্র দীন—জীবনবিধান। \(^1\) पाদেরকে কিতাব দেয়া হয়েছিল, তারা এ দীন থেকে সরে গিয়ে যেসব বিভিন্ন পদ্ধতি অবলয়ন করেছে, সেগুলো অবলয়নের এ ছাড়া আর কোন কারণই ছিল না যে, প্রকৃত জ্ঞান এসে যাওয়ার পর তারা নিজেদের মধ্যে পরস্পরের ওপর বাড়াবাড়ি করার জন্য এমনটি করেছে। \(^1\) আর যে কেউ আল্লাহর হেদায়াতের আনুগত্য করতে অস্বীকার করে, তার কাছ থেকে হিসেব নিতে আল্লাহর মোটেই দেরী হয় না। এখন যদি এ লোকেরা তোমার সাথে বিতর্কে লিঙ্ক হয় তাহলে তাদের বলে দাও ঃ "আমি ও আমার অনুগতরা আল্লাহর সামনে আনুগত্যের শির নত করেছি।" তারপর আহলি কিতাব ও অ—আহলি কিতাব উভয়কে জিজ্ঞেস করো, "তোমরাও কি তার বন্দেগী কবুল করেছা?" \(^1\) যদি করে থাকে তাহলে ন্যায় ও সত্যের পথ লাভ করেছে আর যদি তা থেকে মৃখ ফিরিয়ে নিয়ে থাকে, তাহলে তোমার ওপর কেবলমাত্র পয়গাম পৌছিয়ে দেবার দায়িত্বই অর্পিত হয়েছিল। পরবর্তী পর্যায়ে আল্লাহ নিজেই তার বান্দাদের অবস্থা দেখবেন।

জ্ঞানের ভিত্তিতে সাক্ষ্য দিক্ষে যে, এই বিশ্বরাজ্যে আল্লাহ ছাড়া আর কারো হকুম চলে না এবং পৃথিবী ও আকাশের পরিচালনা ব্যবস্থাপনার ক্ষেত্রে তিনি ছাড়া আর কোন সন্তা এমন নেই যার কাছ থেকে তারা নির্দেশ গ্রহণ করতে পারে। ফেরেশতাদের পরে এই সৃষ্টিজ্ঞগতে আর যারাই প্রকৃত সত্য সম্পর্কে কম বেশী কিছুটা জ্ঞান রাখে, সৃষ্টির আদি থেকে নিয়ে আজ পর্যন্তকার তাদের সবার সর্বসমত সাক্ষ হক্ষে এই যে, আল্লাহ একাই এই সমগ্র বিশ্ব-জাহানের মালিক, পরিচালক ও প্রভূ।

১৬. অর্থাৎ আল্লাহর কাছে মানুষের জন্য একটি মাত্র জীবন ব্যবস্থা ও একটি মাত্র জীবন বিধান সঠিক ও নির্ভূপ বলে গৃহীত। সেটি হচ্ছে, মানুষ আল্লাহকে নিজের মালিক ও মাবুদ বলে স্বীকার করে নেবে এবং তাঁর ইবাদাত, বন্দেগী ও দাসত্ত্বে মধ্যে নিজেকে সম্পূর্ণরূপে সোপর্দ করে দেবে। আর তাঁর বন্দেগী করার পদ্ধতি নিজে আবিকার করবেনা। বরং তিনি নিজের নবী–রস্লগণের মাধ্যমে যে হিদায়াত ও বিধান পাঠিয়েছেন কোন প্রকার কমবেনী না করে তার অনুসরণ করবে। এই চিন্তা ও কর্মপদ্ধতির নাম "ইসলাম"

### 

যারা আল্লাহর বিধান ও হিদায়াত মানতে অস্বীকার করে এবং তাঁর নবীদেরকে অন্যায়ভাবে হত্যা করে আর এমন লোকদের প্রাণ সংহার করে, যারা মানুষের মধ্যে ন্যায়, ইনসাফ ও সততার নির্দেশ দেবার জন্য এগিয়ে আসে, তাদের কঠিন শাস্তির সুসংবাদ দাও। ১৯ এরা এমন সব লোক যাদের কর্মকাণ্ড (আমল) দুনিয়া ও আথেরাত উভয় স্থানেই নষ্ট হয়ে গেছে<sup>২০</sup> এবং এদের কোন সাহায্যকারী নেই। ২১

জার বিশ-জাহানের স্রষ্টার ও প্রভ্র নিজের সৃষ্টিকূল ও প্রজা সাধারণের জন্য ইসলাম ছাড়া জন্য কোন কর্মপদ্ধতির বৈধতার স্বীকৃতি না দেয়াও পুরোপুরি ন্যায়সংগত। মানুষ তার নির্বৃদ্ধিতার কারণে নাস্তিক্যবাদ থেকে নিয়ে শিরক ও মূর্তিপূজা পর্যন্ত যে কোন মতবাদ ও যে কোন পদ্ধতির অনুসরণ করা নিজের জন্য বৈধ মনে করতে পারে কিন্তু বিশ-জাহানের প্রভূর দৃষ্টিতে এগুলো নিছক বিদ্রোহ ছাড়া আর কিছুই নয়।

১৭. এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহর পক্ষ থেকে দুনিয়ার যে কোন অঞ্চলে যে কোন যুগে যে নবীই এসেছেন, তাঁর দীনই ছিল ইসলাম। দুনিয়ার যে কোন জাতির ওপর যে কিতাবই নাযিল হয়েছে, তা ইসলামেরই শিক্ষা দান করেছে। এই আসল দীনকে বিকৃত করে এবং তার মধ্যে পরিবর্তন পরিবর্ধন করে যেসব ধর্ম মানুষের মধ্যে প্রচলিত হয়েছে, তাদের জন্ম ও উদ্ভবের কারণ এ ছাড়া আর কিছুই ছিল না যে, লোকেরা নিজেদের বৈধ সীমা অতিক্রম করে অধিকার, স্বার্থ ও বিশিষ্টতা অর্জন করতে চেয়েছে। আর এসব অর্জন করতে গিয়ে নিজেদের খেয়াল খুশী মতো আসল দীনের আকীদা-বিশ্বাস, মূলনীতি ও বিস্তারিত বিধান পরিবর্তন করে ফেলেছে।

১৮. অন্য কথায় এ বক্তব্যটিকে এভাবে বলা যায়, যেমন—"আমি ও আমার অনুসারীরা তো সেই নির্ভেজাল ইসলামের স্বীকৃতি দিয়েছি, যেটি আল্লাহর আসল দীন ও জীবন বিধান। এখন তোমরা বলো, তোমরা ও তোমাদের পূর্বপুরুষরা দীনের মধ্যে যে পরিবর্তন সাধন করেছো তা বাদ দিয়ে এই আসল ও প্রকৃত দীনের দিকে কি তোমরা ফিরে আসবে?

১৯. এটি একটি ব্যাংগাত্মক বর্ণনাভংগী। এই বক্তব্যের অর্থ হচ্ছে, নিজেদের যে সমস্ত কীর্তিকলাপের দরুন তারা আজ জানন্দে ফুলে উঠেছে এবং মনে করছে যে তারা খুব তালো কাজ করে বেড়াচ্ছে, তাদের জানিয়ে দাও, পোমাদের এ সমস্ত কাজের এই হচ্ছে প্রতিফল। اَكُرْتَرُ إِلَى الَّذِيْنَ ٱوْتُوا نَصِيبًا مِنَ الْحِتْبِ يُدْعُونَ إِلَى كِتْبِ اللهِ لِيَحْكُرُ بَيْنَهُرُ ثُرِّيَ تَوَلَّى فَرِيْقَ مِنْهُرُ وَهُرْ ثُعْرِفُونَ ﴿ ذَٰلِكَ بِاللَّهُ مِنْ قَالُوا لَنْ تَهَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْكُودَ فِي مُوَّغَرَّهُمْ فِي دِيْنِهِمْ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿

ज्ञि कि प्रथिन किजार्वत छान त्थर्क याता किছু षःग त्याराष्ट्र, जाप्तत कि षवश्चा राग्राष्ट्र? जाप्तत यथन षाञ्चारत किजार्वत मिरक त्य प्रन्याग्नी जाप्तत भत्रम्यातत प्रथम प्राग्नाना कतात छन्। प्रार्थन छानार्ता राग्ने ज्यान छानार्ता राग्ने ज्यान प्रार्थित विक्र प्रथम जाप्तत प्रथम वितिरा विक्र विक्र विक्र प्रथम कितिरा प्राप्त ज्यान कि विक्र विक्र कितिरा प्राप्त जाप्तत विक्र विक्र कितिरा प्राप्त जाप्तत विक्र विक्र कितिरा विद्या जाप्तत विक्र विक्र कितिरा विक्र विक्र

- ২০. অর্থাৎ তারা নিজেদের শক্তি ও প্রচেষ্টাসমূহ এমন সব কাজে নিয়োজিত করেছে যার ফল দুনিয়াতে যেমন খারাপ তেমনি আখেরাতেও খারাপ।
- ২১. অর্থাৎ এমন কোন শক্তি নেই, যে তাদের এসব ভূল প্রচেষ্টা ও অসৎকার্যাবলীকে সুফলদায়ক করতে অথবা কমপক্ষে খারাপ পরিণতি থেকে বাঁচাতে পারে। দুনিয়ায় বা আথেরাতে অথবা উভয় স্থানে তাদের কাজে লাগবে বলে যেসব শক্তির ওপর তারা ভরসা করে, তাদের মধ্য থেকে আসলে কেউই তাদের সাহায্যকারী প্রমাণিত হবে না।
- ২২. অর্থাৎ তাদের বলা হয়, আল্লাহর কিতাবকে চ্ড়ান্ত সনদ হিসেবে মেনে নাও এবং তার ফায়সালার সামনে মাথা নত করে দাও। এই কিতাবের দৃষ্টিতে যা হক প্রমাণিত হয় তাকে হক বলে এবং যা বাতিল প্রমাণিত হয় তাকে বাতিল বলে মেনে নাও। এখানে মনে রাখতে হবে, আল্লাহর কিতাব বলতে এখানে তাওরাত ও ইনজীলকে বুঝানো হয়েছে। আর কিতাবের জ্ঞানের কিছু অংশ লাভকারী বলতে ইহুদী ও খৃষ্টান আলেমদের কথা বুঝানো হয়েছে।
- ২৩. তারা নিজেদেরকে জাল্লাহর প্রিয়পাত্র মনে করে বসেছে। তাদের মনে এই ভুল ধারণা বদ্ধমূল হয়ে গেছে যে, তারা যাই কিছু করুক না কেন জারাত তাদের নামে লিখে দেয়া হয়ে গেছে, তারা ঈমানদার গোষ্ঠী, তারা উমুকের সন্তান, উমুকের উমাত, উমুকের মুরীদ এবং উমুকের হাতে হাত রেখেছে, কাজেই জাহারামের জাগুনের কোন ক্ষমতাই নেই তাদেরকে স্পর্শ করার। আর যদিওবা তাদেরকে কখনো জাহারামে দেয়া হয়, তাহলেও তা হবে মাত্র কয়েক দিনের জন্য। গোনাহের যে দাগগুলো গায়ে লেগে

فَكَيْفَ إِذَا جَمْعُنْهُ ﴿ لِيَوْ إِلَّا رَيْبَ فِيْدِ وَوَقِيْتُ كُلُّ الْفَالِمُ الْكَالُمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّلْمُ الللَّهُ اللَّا الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

কিন্তু সেদিন তাদের কি অবস্থা হবে, যেদিন আমি তাদের একত্র করবো, যেদিনটির আসা একেবারেই অবধারিত? সেদিন প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার উপার্জনের পুরোপুরি প্রতিদান দেয়া হবে এবং কারো ওপর জুলুম করা হবে না।

বলো ঃ হে আল্লাহ। विশ-জাহানের মালিক। তুমি যাকে চাও রাষ্ট্রক্ষমতা দান করো এবং যার থেকে চাও রাষ্ট্রক্ষমতা ছিনিয়ে নাও। যাবে চাও মর্যাদা ও ইজ্জ্বত দান করো এবং যাকে চাও লাঞ্ছিত ও হেয় করো। কল্যাণ তোমার হাতেই নিহিত। নিসন্দেহে তুমি সবকিছুর ওপ্র-শক্তিশালী। তুমি রাতকে দিনের মধ্যে প্রবেশ করাও এবং দিনকে রাতের মধ্যে। জীবনহীন থেকে জীবন্তের আবির্ভাব ঘটাও এবং জীর্বন্ত থেকে জীবনহীনের। আর যাকে চাও তাকে তুমি বেহিসেব রিষিক দান করো।

গেছে সেগুলো মুছে ফেলে দিয়ে সেখান থেকে তাদেরকে সোজা জানাতে পাঠিয়ে দেয়া হবে। এ ধরনের চিন্তাধারা তাদের এমনি নির্ভিক বানিয়ে দিয়েছিল, যার ফলে তারা নিশ্চিন্তে কঠিন থেকে কঠিনতর অপরাধ করে যেতো, নিকৃষ্টতম গোনাহের কাজ করতো, প্রকাশ্যে সত্যের বিরোধিতা করতো এবং এ অবস্থায় তাদের মনে সামান্যতম আল্লাহর ভয়ও জাগতো না।

২৪. মানুষ যখন একদিকে কাফের ও নাফরমানদের কার্যকলাপ দেখে এবং তারপর দেখে কিভাবে দিনের পর দিন তাদের বিস্ত ও প্রাচুর্য বেড়ে যাচ্ছে, আবার অন্যদিকে দেখে সমানদারদের আনুগত্যের পসরা এবং তারপর তাদের দারিদ্রা, অভাব, অনাহারে জর্জরিত জীবন, আর দেখে তাদের একের পর এক বিপদ মুসিবত ও দৃঃখ দুর্দশার শিকার হতে, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তার সাহাবীগণ তৃতীয় হিজরী ও তার কাছাকাছি সময়ে যার শিকার হয়েছিদেন, তখন স্বাভাবিকভাবেই তার মনের মধ্যে একটি অদ্ভূত

لَايَتَّخِذِالْمُؤْمِنُونَ الْكُفِرِيْ اَرْلِيَاءَمِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِيْ اللهُ وَمَنْ يَقَوْا مِنْهُ وَلَكَ فَلَاسَ مِنَ اللهِ فِي شَرْعِ اللهِ الْمَانِيَةُ اللهُ وَيُعَلِّرُ اللهُ نَفْسَهُ وَ إِلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَيَعْلَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَيُعْلَمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَل

भू'भिनता रियन क्रिंभानमाति ताम मिरिय कथेला कार्फितमित निर्छित वृष्टेलायक, तक्कु ७ महर्रयाणी हिरम्द धर्म ना करत। य व्यमिष्ट कर्त्रत, षाञ्चाहत मार्थ जात रकान मन्नर्क तिरहे। जर्व शाँ, जाप्तत खून्म रथेरक षाजात्रकात छना जाया यिन वाश्च व नीजि ष्यवनप्तन करता जारत जा मार्क करत प्राग्न हर्त्व। रें किखू षाञ्चाह जोमाप्ततरक जाँत निर्छत मजात जय प्रभाष्ट्रम षात जामाप्ततरक जाँतह मिर्क फिरत यराज हर्त्व। रें दि नवी। लाकप्तत खानिरा मां ये, जामाप्तत भानत भर्मत या किछू षाद्ध जारक जामाप्तत निर्हेह जाँत खान्तत वाहरत प्रवचान कराइ जा खान्तन। पृथिवी ७ षाकार्यात रकान किछूहे जाँत खान्तत वाहरत प्रवचान कराइ वाखिल जात कर्ज्व मतिक्रुत छन्त मतिवाछ। रामिन षामर्य, यिनि श्राज्य वाखिल जात कृष्ठकर्यात कराम्त छन्निष्ठ भार्य, जा खान्ता काखहे रहाक षात भन्म काछ। रामिन भान्य कामना कराव, हाग्न। यिन व्ययता वहे पिन विर्हेत खर्मिन कराज। षाञ्चाह जामाप्तत कांत्र हांत्र। यिन विर्हेत मत्ना कराजा छित्र परिका भार्य परिका भार्य वाखा हिम्म कराजा। षाञ्चाह जामाप्तत कांत्र हिम्म वाल परिका महात परिका वाला कांत्र हिम्म वाल परिका वाला हिम्म वाल

আক্ষেপ মিশ্রিত জিজ্ঞাসা জেগে উঠে। আল্লাহ এখানে এই জিজ্ঞাসার জবাব দিয়েছেন। এমন সৃক্ষভাবে জবাব দিয়েছেন, যার চেয়ে বেশী সৃক্ষভার কথা কল্পনাই করা যায় না।

২৫. অর্থাৎ যদি কোন মৃ'মিন কোন ইসলাম দৃশমন দলের ফাঁদে আটকা পড়ে যায় এবং সে তাদের জ্বশ্ম-নির্বাতন চালাবার আশংকা করে, তাহলে এ অবস্থায় তাকে অনুমতি দেয়া হয়েছে, সে নিজের ঈমান লুকিয়ে রেখে কাফেরদের সাথে বাহ্যত تُلُ إِنْ كُنْتُرْ تُحِبُّوْنَ اللهَ فَاتَّبِعُوْ نِى يُحْبِبُكُرُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوْبَكُرْ وَاللهَ غَفُورٌ رَّحِيْرٌ ۞ قُلْ اَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِينَ ۞

৪ রুকু'

दि नवी। लाकप्तत वर्ण माउ : "यि তোমता यथार्थरे आञ्चार्टक ভालावारमा, जारल षामात प्रमुत्रत करता, आञ्चार তোমাদের ভালো वामदिन এवং তোমাদের গোনাহ মাফ করে দেবেন। তিনি বড়ই ऋমাশীল ও করুণাময়।" তাদেরকে বলো : "আञ्चार ও तम्लत षान्गेण करता।" তারপর यि তারা তোমাদের এ দাওয়াত গ্রহণ না করে, তাহলে নিশ্চিতভাবেই আञ्चार এমন লোকদের ভালো বাসবেন না, যারা তাঁর ও তাঁর রসূলদের আনুগত্য করতে অশ্বীকার করে। ২৮

এমনভাবে অবস্থান করতে পারে যেন সে তাদেরই একজন। অথবা যদি তার মুসলমান হবার কথা প্রকাশ হয়ে গিয়ে থাকে, তাহলে নিজের প্রাণ বাঁচাবার জন্য সে কাফেরদের প্রতি বন্ধুত্বের মনোভাব প্রকাশ করতে পারে। এমন কি কঠিন ভয়ভীতি ও আশংকাপূর্ণ অবস্থায় যে ব্যক্তি সহ্য ক্ষমতা হারিয়ে ফেলে, তাকে কুফরী বাক্য পর্যন্ত মুখে উচ্চারণ করার অনুমতিটুকু দেয়া হয়েছে।

২৬. অর্থাৎ মানুষের ভয় যেন তোমাকে এমনভাবে আচ্ছন্ন না করে ফেলে যার ফলে আল্লাহর ভয় মন থেকে উবে যায়। মানুষ বড়জার তোমার পার্থিব ও বৈষয়িক স্বার্থের ক্ষতি করতে পারে, যার পরিসর দুনিয়ার মধ্যেই সীমাবদ্ধ। কিন্তু আল্লাহ তোমাকে চিরন্তন আযাবের মধ্যে নিক্ষেপ করতে পারেন। কাজেই নিজের প্রাণ বাঁচাবার জন্য যদি কথনো বাধ্য হয়ে কাফেরদের সাথে আত্মরক্ষামূলক বন্ধুত্বনীতি অবলয়ন করতে হয়, তাহলে তার পরিসর কেবলমাত্র ইসলামের মিশন, ইসলামী জামায়াতের স্বার্থ ও কোন মুসলমানের ধন—প্রাণের ক্ষতি না করেই নিজের জানমালের হেফাজত করে নেয়া পর্যন্তই সীমিত হতে পারে। কিন্তু সাবধান, তোমার মাধ্যমে যেন কৃফর ও কাফেরদের এমন কোন খেদমত না হয় যার ফলে ইসলামের মোকাবিলায় কৃফরী বিস্তার লাভ করে এবং মুসলমানদের ওপর কাফেরদের বিজয় লাভ ও আধিপত্য বিস্তারের পথ প্রশস্ত হবার সম্ভাবনা দেখা দেয়। অবিশ্য একথা ভালোভাবে জেনে রাখতে হবে নিজেকে বাঁচাতে গিয়ে যদি তোমরা আল্লাহর দীনকে অথবা মু'মিনদের জামায়াতকে বা কোন মুসলিম ব্যক্তিকে কোনভাবে ক্ষতিগ্রস্ত করে থাকো অথবা আল্লাহদ্রোহীদের কোন যথার্থ খেদমত করে থাকো, তাহলে আল্লাহর পাকড়াও থেকে তোমরা কোনক্রমেই রক্ষা পেতে পারবে না। তোমাদের তো অবশেষে তার কাছে যেতেই হবে।

২৭. অর্থাৎ তিনি পূর্বান্থেই তোমাদের এমনসব কান্ধ থেকে সতর্ক করে দিচ্ছেন, যা পরিণামে তোমাদের জন্য ক্ষতিকর হতে পারতো, এটা তার চরম কল্যাণাকাংখারই প্রকাশ।

षान्नार्रे ष्रे षाप्तम, नृर, हैं ततारीत्मत वश्मधत ७ 'हैं मतात्मत वश्मधतत्मत्मिं मध्य विश्ववामीत छत्रत श्राधाना पित्स (छाँत तिमानाष्ट्रत छन्। मतानीष्ट करतिष्ट्रिलन। यता मवारे यकरे धातात षान्तत्मण हिन, यकात्मत छिन्न घरिष्टिन ष्रमाङ्गत्मत वश्म त्थिक। षान्नार मविक्षू त्मात्मन ७ ष्ठात्मन। ७) (छिनि छथन छन्षित्मन) यथन हैं मतात्मत परिनार्थ वन्ष्टिन ३ "तर षामात तव। षामात त्यति यह त्य मन्नानि षाष्ट्र यि षामि रामात छन्। मक्ताना पिनाम, तम रामात छन्। छें स्मिनी हर्ति। षामात यह नक्ताना कर्मन करत नाछ। जूमि मविक्षू त्मात्मा छ छाता। ॥ ७०

২৮. প্রথম ভাষণটি এখানেই শেষ হয়েছে। এর বিষয়বস্তু, বিশেষ করে এর মধ্যে বদরযুদ্ধের দিকে যে ইণ্ডিত করা হয়েছে, তার বর্ণনাভংগী সম্পর্কে চিন্তা করলে এই ভাষণটি বদর যুদ্ধের পরে এবং ওহাদে যুদ্ধের আগে অর্থাৎ ও হিজরীতে নাযিল হয়েছিল বলে প্রবল ধারণা জন্মাবে। মুহামাদ ইবনে ইসহাকের বর্ণনা থেকে সাধারণত লোকদের এই ভূল ধারণা হয়েছে যে, এই সূরার প্রথম ৮টি আয়াত নাজরানের প্রতিনিধি দলের আগমনের সময় হিজরী ৯ সনে নাযিল হয়েছিল। কিন্তু প্রথমত এই ভূমিকা হিসেবে প্রদন্ত ভাষণটির বিষয়বস্তু পরিকারভাবে একথা তুলে ধরেছে যে, এটি তার অনেক আগেই নামিল হয়ে থাকবে। দিতীয়ত, মুকাতিল ইবনে সুলাইমানের রেওয়ায়াতে একথা পরিকার করে বলা হয়েছে যে, নাজরানের প্রতিনিধিদলের আগমনের সময় কেবলমাত্র হয়রত ইয়াহুইয়া আলাইহিস সালাম ও হয়রত ইসা আলাইহিস সালামের বর্ণনা সম্বলিত ৩০টি বা তার চেয়ে কিছু বেশী আয়াত নাযিল হয়েছিল।

২৯. এখান থেকে দিতীয় ভাষণটি শুরু হচ্ছে। নবম হিজরী সনে নাজরানের খৃষ্টীয় প্রজাতন্ত্রের প্রতিনিধি দল রসূলুক্সাহ সাক্সাক্সাহ আলাইহি ওয়া সাক্সামের দরবারে হাযির হবার পর এ অংশটি নাযিল হয়েছিল। হিজায ও ইয়ামনের মাঝখানে নাজরান এলাকা অবস্থিত। সে সময় এ এলাকায় ৭২টি জনপদ ছিল। বলা হয়ে থাকে, এই জনপদগুলো থেকে সে সময় এক লাখ বিশ হাজার যুদ্ধ করার যোগ্যতা সম্পন্ন জওয়ান বের হয়ে আসতে পারতো। এলাকার সমগ্র অধিবাসীই ছিল খৃষ্টান। তিনজন দলনেতার অধীনে তারা

শাসিত হতো। একজনকে বলা হতোঃ আকেব। তিনি ছিলেন জাতীয় প্রধান। দ্বিতীয়জনকে বলা হতো সাইয়েদ। তিনি জাতির তামান্দ্রনিক ও রাজনৈতিক বিষয়গুলো দেখাশুনা করতেন। তৃতীয়জনকে বলা হতোঃ উসকৃষ্ (বিশপ)। তিনি ছিলেন ধর্মীয় বিষয়ের ভারপ্রাপ্ত। নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মকা বিজয়ের পর যখন সমগ্র আরববাসীর মনে এ বিশ্বাস জন্মালো যে, দেশের ভবিষ্যৎ এখন মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের হাতে তখন আরবের বিভিন্ন এলাকা থেকে তার কাছে প্রতিনিধি দলের আগমন হতে লাগলো। এই সময় নাজরানের তিনজন দলনেতাও ৬০ জনের একটি প্রতিনিধিদল নিয়ে মদীনায় পৌছেন। তারা যুদ্ধ করতে প্রস্তুত ছিল না। তখন প্রশ্ন ছিল, তারা ইসলাম গ্রহণ করবে, না যিশী হয়ে থাকবে। এ সময় মহান আল্লাহ নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ওপর এ ভাষণটি নাযিল করেন। এর মাধ্যমে নাজরানের প্রতিনিধি দলের সামনে ইসলামের দাওয়াত পেশ করার ব্যবস্থা করা হয়।

- ৩০. ইমরান ছিল হযরত মৃসা ও হারুনের পিতার নাম। বাইবেলে তাঁকে 'আমরাম' বলা হয়েছে।
- ৩১. খৃষ্টানদের ভ্রষ্টতার প্রধানতম কারণ এই যে, তারা হযরত ঈসাকে (আ) আল্লাহর বান্দা ও নবী হবার পরিবর্তে তাঁকে আল্লাহর পুত্র ও আল্লাহর কর্তৃত্বে অংশীদার গণ্য করে। তাদের বিশ্বাসের এই মৌলিক গলদটি দূর করতে পারলে সঠিক ও নির্ভূল ইসলামের দিকে তাদের ফিরিয়ে আনা অনেক সহজ হয়ে যায়। তাই এই তাষণের ভূমিকা এতাবে ফাঁদা হয়েছে ঃ আদম, নৃহ, ইবরাহীমের বংশের ও ইমরানের বংশের সকল নবীই ছিলেন মানুষ। একজনের বংশে আর একজনের জন্ম হয়েছে। তাদের কেউ খোদা ছিলেন না। তাদের বৈশিষ্ট্য ছিল এই যে, আল্লাহ তার দীনের প্রচার ও দুনিয়াবাসীর সংশোধনের জন্য তাদেরকে মনোনীত করেছিলেন।
- ৩২. 'ইমরানের মহিলা' শব্দের অর্থ এখানে যদি ইমরানের স্ত্রী ধরা হয়, তাহলে বৃঝতে হবে এখানে সেই ইমরানের কথা বলা হয়নি যার প্রসংগে ইতিপূর্বে উল্লেখিত হয়েছে। বরং ইনি ছিলেন হয়রত মারয়ামের (আ) পিতা। সম্ভবত এর নাম ছিল ইমরান। আর 'ইমরানের মহিলা' শব্দের অর্থ যদি ধরা হয় ইমরান বংশের মহিলা, তাহলে হয়রত মারয়ামের (আ) মা ইমরান বংশের মেয়ে ছিলেন একথাই বৃঝতে হবে। কুন্তু এই দু'টি অর্থের মধ্য থেকে কোন একটিকে চূড়ান্তভাবে অগ্রাধিকার দেবার জন্য কোন তথ্য মাধ্যম আমাদের হাতে নেই। কারণ হয়রত মারয়ামের পিতা কে ছিলেন এবং তাঁর মাতা ছিলেন কোন বংশের মেয়ে—এ বিষয়ে ইতিহাসে কোন উল্লেখ নেই। তবে হয়রত ইয়াহুইয়ার মাতা ও হয়রত মারয়ামের মাতা পরস্পর আত্মীয় ছিলেন, এই বর্ণনাটি যদি সঠিক বলে মেনে নেয়া হয়, তাহলে ইমরান বংশের মেয়ে—ই হবে "ইমরানের মহিলা" শব্দের সঠিক অর্থ। কারণ লুক লিখিত ইনজীলে আমরা সুস্পষ্টভাবে পাই যে, হয়রত ইয়াহুইয়ার মাতা হয়রত হারুনের বংশধর ছিলেন। (লুক ঃ ৫)
- ৩৩. অর্থাৎ তুমি নিজের বান্দাদের প্রার্থনা শুনে থাকো এবং তাদের মনের অবস্থা জানো।

فَلُمّا وَضَعَثُمُ اللَّاكُرُكَا لَا اللَّهُ وَضَعْتُما الْآلُكُرُكَا لَا اللَّهُ وَالنَّى وَضَعْتُما الْآلُكُرُكَا لَا اللَّهُ وَالنَّى سَيَّاتُهَا اللَّهُ وَالنَّى اللَّهُ وَالنَّى اللَّهُ وَالنَّى اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّا ا

তারপর যখন সেই শিশু কন্যাটি তার ওখানে জন্ম নিল, সে বললো ঃ "হে আমার প্রভৃ! আমার এখানে তো মেয়ে জন্ম নিয়েছে। অথচ সে যা প্রসব করেছিল তা আল্লাহর জানাই ছিল।—আর পুত্র সন্তান কন্যা সন্তানের মতো হয় না। <sup>৩৪</sup> যা হোক আমি তার নাম রেখে দিলাম মারয়াম। আর আমি তাকে ও তার ভবিষ্যৎ বংশধরদেরকে অভিশপ্ত শয়তানের ফিতনা থেকে রক্ষার জন্য তোমার আশ্রয়ে সোপর্দ করছি।" অবশেষে তার রব কন্যা সন্তানটিকে সন্তুষ্টি সহকারে কবুল করে নিলেন, তাকে খুব ভালো মেয়ে হিসেবে গড়ে তুললেন এবং যাকারিয়াকে বানিয়ে দিলেন তার অভিভাবক।

याकातिया<sup>©</sup> यथनरे जात काष्ट्र भिरतात्व<sup>©</sup> थराजा, जात काष्ट्र किছू ना किছू भानाशत माभवी (भराजा। जिल्ला कतराजा : "भात्रयाभ। এগুলো जामात काष्ट्र काथा थराक এला?" म जाना पिराजा : आन्नाश्त काष्ट्र थराक अला?" म जाना पिराजा : आन्नाश्त काष्ट्र थराक अला?" मान करता। এ व्यवश्चा प्राचि याकातिया जात तर्वत काष्ट्र थार्थना कतला : "दि पामात त्रव। जामात विराध क्रमाजा वर्ण पामाक मान करता। जुमिरे थार्थना ध्ववकाती"। <sup>७९</sup>

৩৪. অর্থাৎ মেয়েরা এমন অনেক প্রাকৃতিক দুর্বলতা ও তামাদ্দ্নিক বিধি–নিষেধের আওতাধীন থাকে, যেগুলো থেকে ছেলেরা থাকে মুক্ত। কাজেই ছেলে জন্ম নিলে আমি যে

فَنَادَثُدُ الْمَلِئِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُكُلِّى فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ بِيحْلِي مُصَرِّقًا بِكِلْمَةٍ مِنَ اللهِ وَسَيِّمًا وَّحُصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ الصِّلِحِيْنَ قَالَ رَبِّ النِّي يَكُونُ لِي غُلْمٌ وَقَنْ بَلَغَنِي الْحِبَرُ وَامْرَ أَتِي عَاقِرٌ وَقَالَ كَنْ لِكَ اللهَ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ هَ قَالَ رَبِّ اللهَ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ هَ قَالَ رَبِّ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

উদ্দেশ্যে নিজের সন্তান তোমার পথে উৎসর্গ করতে চেয়েছিলাম, তা ভালোভাবে পূর্ণ হতো।

৩৫. এখান থেকে সেই সময়ের আলোচনা শুরু হয়েছে যখন হযরত মারয়াম প্রাপ্ত বয়স্কা হলেন, তাঁকে বাইতৃল মাকদিসের ইবাদাতগাহে (হাইকেল) পৌছিয়ে দেয়া হলো এবং সেখানে তিনি দিন–রাত আল্লাহর যিকিরে মশগুল হয়ে গেলেন। শিক্ষা ও অনুশীলন দানের জন্য তাকে হযরত যাকারিয়ার অভিভাবকত্বে সোপর্দ করা হয়েছিল। আত্মীয়তার সম্পর্কের দিক দিয়ে সম্ভবত হযরত যাকারিয়া ছিলেন তার খাল্। তিনি হাইকেলের অন্যতম পুরোহিত ছিলেন। এখানে সেই যাকারিয়া নবীর কথা বলা হয়নি। যাকে হত্যা করার ঘটনা বাইবেলের ওল্ড টেস্টামেন্টে উল্লেখিত হয়েছে।

وَ إِذْ قَالَتِ الْمَلِّكَةُ لِمَرْيَمُ إِنَّ اللهُ اصْطَفْلِكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْلِكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَلَمِينَ ﴿ يَمُرْيَمُ اقْنَتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَارْكَعِي عَلَى نِسَاءِ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَا يَكُونُ وَالْجُدِي وَالْجُدِي وَالْمَكِ وَمَا كُنْتَ مَعَ الرَّحِعِينَ ﴿ وَلَكَ مِنْ الْنَبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيْدِ اللَّكَ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهُمُ لَي يَكُفُلُ مَرْيَرٌ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهِمْ لَكُنْ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهُمْ لَا يَهُمْ لَي يَكُفُلُ مَرْيَرٌ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهِمْ الْمُهُمْ الْهُمْ لَي يَكُفُلُ مَرْيَرٌ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهِمْ الْمُهُمْ الْهُهُمْ لَي يَكُفُلُ مَرْيَرٌ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهِمْ الْمُهُمْ الْهُمْ لَي يَكُفُلُ مَنْ يَكُفُلُ مَنْ يَكُفُلُ مَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَلَا مَهُمْ الْهُمْ لَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا مَعْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّي اللَّهُ وَلَا مَعْمُ اللَّهُ عَلَى مَا يُعَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا عُلْكُولُ مَنْ يَكُفُلُ مَا وَلَا عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

#### ৫ রুকু'

তারপর এক সময় এলো, ফেরেশতারা মারয়ামের কাছে এসে বললো ঃ "হে মারয়াম। আল্লাহ তোমাকে মনোনীত করেছেন, তোমাকে পবিত্রতা দান করেছেন এবং সারা বিশ্বের নারী সমাজের মধ্যে তোমাকে অগ্রাধিকার দিয়ে নিজের সেবার জন্য বাছাই করে নিয়েছেন। হে মারয়াম। তোমার রবের ফরমানের অনুগত হয়ে থাকো। তাঁর সামনে সিজ্ঞদানত হও এবং যেসব বান্দা তাঁর সামনে অবনত হয় তুমিও তাদের সাথে অবনত হও।

दि মৃহাম্মাদ। এসব অদৃশ্য বিষয়ের খবর, অহীর মাধ্যমে আমি এগুলো তোমাকে জানাচ্ছি। অথচ তৃমি তখন সেখানে ছিলে না, যখন হাইকেলের সেবায়েতরা মারয়ামের তত্ত্বাবধায়ক কে হবে একথার ফায়সালা করার জন্য নিজেদের কলম নিক্ষেপ করছিল।<sup>৪৩</sup> আর তৃমি তখনো সেখানে ছিলে না যখন তাদের মধ্যে ঝগড়া চলছিল।

৩৬. মেহরাব শব্দটি বলার সাথে সাথে লোকদের দৃষ্টি সাধারণত আমাদের দেশে মসজিদে ইমামের দাঁড়াবার জন্য যে জায়গাটি তৈরী করা হয় সেদিকে চলে যায়। কিন্তু এখানে মেহরাব বলতে সে জায়গাটি বুঝানো হয়নি। খৃষ্টান ও ইহুদীদের গীর্জা ও উপাসনালয়গুলোতে মূল উপাসনা গৃহের সাথে লাগোয়া ভূমি সমতল থেকে যথেষ্ট উচুতে যে কক্ষটি তৈরী করা হয়, যার মধ্যে উপাসনালয়ের খাদেম, পুরোহিত ও এতেকাফকারীরা অবস্থান করে, তাকে মেহরাব বলা হয়। এই ধরনের একটি কামরায় হয়রত মারয়াম এতেকাফ করছিলেন।

৩৭. হযরত যাকারিয়া (আ) সে সময় পর্যন্ত নিঃসন্তান ছিলেন। এই যুবতী পুন্যবতী মেয়েটিকে দেখে স্বভাবতই তার মনে এ আকাংখা জন্ম নিল ঃ আহা, যদি আল্লাহ আমাকেও এমনি একটি সৎসন্তান দান করতেন। আর আল্লাহ তার অসীম কুদরাতের মাধ্যমে যেভাবে এই সংসার ত্যাগী, নিসংগ, কক্ষবাসিনী মেয়েটিকে আহার যোগাচ্ছেন الْمَسِيْءِ عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ وَجِيْمًا فِي النَّنْيَا وَالْاَخِرَةِ وَمِنَ الْمَسَيْءِ عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ وَجِيْمًا فِي النَّنْيَا وَالْاَخِرَةِ وَمِنَ الْمَسْفِي النَّنْيَا وَالْاَخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرِّبِيْنَ ﴿ وَيُحَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْ وَكَهُلًا وَمِنَ الْمُقَرِّبِيْنَ ﴿ وَكُهُلًا وَمِنَ اللَّهُ عَلَيْ وَلَكُونُ إِنْ وَلَا قَلْمَ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا عَلْمُ اللَّهُ الْمُعَلِي وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَّا اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ

यथन स्मित्रगंजाता वनन १ "स्य प्रांतराम। षान्नार लागारक जाँत वकि क्रित्रगात्नित प्रृमश्ताम मान कतहान। जात नाम रत भमीर में मा रेतन प्रांतराम। स्मि मृनियाय ७ षास्थतात्व ममानिव रत। षान्नारत निकंगांचकाती वामाप्तत ष्रांत्र इत् । सान्नाय थाका ष्रवस्थाय ७ भित्तेनव वयस्य प्रान्तित मार्थ कथा वनत्व ववश स्म रत्व मश्त्राक्ति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति विश्व प्राप्ति विश्व प्राप्ति प्राप्ति

তা দেখে তার মনে আশা জাগে যে, আল্লাহ চাইলে এই বৃদ্ধ বয়সেও তাকে সন্তান দিতে পারেন।

৩৮. বাইবেলে এর নাম লিখিত হয়েছে, খৃষ্ট ধর্মে দীক্ষাদাতা–জোন (John the baptist)। তাঁর অবস্থা জানার জন্য দেখুন, মথি ঃ ৩, ১১, ১৪ অধ্যায়; মার্ক ঃ ১, ৬ অধ্যায় এবং লুক ঃ ১, ৩ অধ্যায়।

৩৯. আল্লাহর 'ফরমান' বলতে এখানে হযরত ঈসা আলাইহিস সালামকে বুঝানো হয়েছে। যেহেতৃ তাঁর জন্ম হয়েছিল মহান আল্লাহর একটি অস্বাভাবিক ফরমানের মাধ্যমে অলৌকিক বিষয় হিসেবে, তাই কুরআন মজীদে তাঁকে "কালেমাতৃম মিনাল্লাহ্" বা আল্লাহর ফরমান বলা হয়েছে।

8০. অর্থাৎ তোমার বার্ধক্য ও তোমার স্ত্রীর বন্ধ্যাত্ব সন্তেও আল্লাহ তোমাকে. পুত্র সন্তান দান করবেন।

- 8১. অর্থাৎ এমন নিশানী বলে দাও, যার ফলে একজন জরাজীর্ণ বৃদ্ধ ও বন্ধা বৃদ্ধার ঘরে পুত্র সন্তান জন্ম নেবার মতো বিশয়কর ও অস্বাভাবিক ঘটনাটি ঘটার খবরটি আগাম জানতে পারি।
- ৪২. খৃষ্টানরা হযরত ঈসা আলাইহিস সালামকে 'আল্লাহর পুত্র' ও 'থোদা' বলে বিশ্বাস করে যে ভুল করে চলেছে, সেই বিশ্বাস ও আকীদাগত ভুলটি সৃস্পষ্ট করে ভুলে ধরাই এই ভাষণটির মূল উদ্দেশ্য। সূচনায় হযরত ইয়াহইয়া আলাইহিস সালামের কথা বলার কারণ হচ্ছে এই যে, হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের জন্ম যেমন অলৌকিক পদ্ধতিতে হয়েছিল, ঠিক তেমনি তার থেকে মাত্র ছয় মাস আগে একই পরিবারে আর একটি অলৌকিক পদ্ধতিতে হযরত ইয়াহ্ইয়ার জন্ম হয়েছিল। এর মাধ্যমে মহান ও সর্বশক্তিমান আল্লাহ খৃষ্টানদের একথা বুঝাতে চাচ্ছেন যে, ইয়াহ্ইয়ার অলৌকিক জন্ম যদি তাকে খোদা ও উপাস্য পরিণত না করে থাকে তাহলে ঈসার নিছক অশ্বাভাবিক জন্মপদ্ধতি কিভাবে তাকে 'ইলাহ' ও 'খোদা'র আসনে বসিয়ে দিতে পারে?
- ৪৩. অর্থাৎ লটারী করছিল। এই লটারী করার প্রয়োজন দেখা দেবার কারণ এই ছিল যে, হযরত মারয়ামের মাতা হাইকেলে আল্লাহর কাজ করার জন্য মারয়ামকে উৎসর্গ করেছিলেন। আর তিনি মেয়ে হবার কারণে হাইকেলের খাদেম ও সেবায়েতদের মধ্য থেকে তাঁর তত্ত্বাবধায়ক ও অভিভাবক নিযুক্ত করার বিষয়টি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ছিল।
- 88. অর্থাৎ কোন পুরুষ তোমাকে স্পর্শ না করলেও তোমার সন্তান হবে। এখানে যে 'এমনটি হবে' (کذلك) শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে, হ্যরত যাকারিয়া আলাইহিস সালামের জবাবেও এই একর্ই শব্দ ব্যবহার করা হয়েছিল। সেথানে এর যে **অর্থ** ছিল এথানেও সেই একই অর্থ হওয়াই উচিত। তা ছাড়া পরবর্তী বাক্য বরং পূর্বাপর সমস্ত বর্ণনাই এই অর্থ সমর্থন করে যে, কোন প্রকার যৌন সংযোগ ছাড়াই হয়রত মারয়ামকে সন্তান জনোর সুসংবাদ দেয়া হয়েছিল। আর আসলে এভাবেই হযরত ঈসার (আ) জন্ম হয়েছিল। নয়তো ্বনিয়ার আর দ**শটি স্ত্রীলোক যেভাবে সন্তান জন্ম দে**য় সেভাবে পরিচিত স্বাভাবিক পদ্ধতিতে যদি হযরত মারয়ামের গর্ভে সন্তান জন্ম নেবার ব্যাপারটি ঘটে থাকতো এবং যদি প্রকৃতপক্ষে হযরত ঈসা (আ) ঐভাবেই জন্মগ্রহণ করে থাকতেন, তাহলে ৪ রুকু' থেকে ৬ রুকু' পর্যন্ত যে বর্ণনা চলে আসছে তা পুরোপুরি অর্থহীন হয়ে যায় এবং ঈসা আলাইহিস সালামের জন্ম সংক্রান্ত আর যে সমস্ত বর্ণনা আমরা কুরআনের আরো বিভিন্ন স্থানে পাই তাও নিরর্থক হয়ে পড়ে। পিতার ঔরস ছাড়াই অস্বাতাবিক পদ্ধতিতে হযরত ঈসার (আ) জন্ম হয়েছিল বলেই না খৃষ্টানরা তাঁকে 'আল্লাহর পুত্র' ও ইলাহ মনে করেছিল। আর একজন কুমারী মেয়ে সন্তান প্রসব করেছে, এ ঘটনা প্রত্যক্ষ করেই তো ইহুদীরা তাঁর প্রতি দোষারোপ করেছিল। যদি এটা আদতে কোন সত্য ঘটনাই না হয়ে থাকে, তাহলে ঐ দু'টি দলের চিন্তার প্রতিবাদ প্রসংগে কেবল এতটুকু বলে দেয়াই যথেষ্ট হতো যে, তোমরা ভূল বলছো, সে মেয়েটি ছিল বিবাহিতা, উমুক ব্যক্তি ছিল তার স্বামী এবং তারই ঔরসে ঈসার জন্ম হয়েছিল। এই সংক্ষিপ্ত চূম্বক কথা ক'টি বলার পরিবর্তে এতো দীর্ঘ ভূমিকা ফাঁদার, পেঁচিয়ে পেঁচিয়ে কথা বলার এবং সোজাসুজি উমুক ব্যক্তির পুত্র ঈসা বলার পরিবর্তে মারয়ামের পুত্র ঈসা বলার কি প্রয়োজন ছিল? এর ফলে তো বিষয়টি সহজে মীমাংসা হওয়ার পরিবর্তে আরো জটিল হয়ে পড়েছে। কাজেই যারা

(ফেরেশতারা আবার তাদের আগের কথার জের টেনে বললো ঃ) "আর আল্লাহ তাকে কিতাব ও হিকমত শিক্ষা দেবেন, তাওরাত ও ইনজীলের জ্ঞান দান করবেন এবং নিজের রসুল বানিয়ে বনী ইসরাঈলদের কাছে পাঠাবেন।"

(আর বনী ইসরাঈলদের কাছে রস্ল হিসেবে এসে সে বললো ঃ) "আমি তোমাদের রবের পক্ষ থেকে তোমাদের কাছে নিশানী নিয়ে এসেছি। আমি তোমাদের সামনে মাটি থেকে পাথির আকৃতি বিশিষ্ট একটি মূর্তি তৈরী করছি এবং তাতে ফুৎকার দিচ্ছি, আল্লাহর হকুমে সেটি পাথি হয়ে যাবে। আল্লাহর হকুমে আমি জন্মান্ধ ও কুষ্ঠরোগীকে নিরাময় করি এবং মৃতকে জীবিত করি। আমি তোমাদের জানিয়ে দিচ্ছি, তোমরা নিজেদের গৃহে কি খাও ও কি মওজুদ করো। এর মধ্যে তোমাদের জন্য যথেষ্ট নিশানী রয়েছে, যদি তোমরা ঈমানদার হও। ৪৫

কুরজানকে জাল্লাহর কালাম বলে মানে এবং এরপর দিসা আলাইহিস সালাম সম্পর্কে একথা প্রমাণ করার চেষ্টা করে যে, স্বাভাবিকভাবে মাতা পিতার মিলনের ফলে তাঁর জন্ম হয়েছিল, তারা আসলে একথা প্রমাণ করেন যে, মনের কথা প্রকাশ করা ও নিজের বক্তব্য সুস্পষ্ট করে তুলে ধরার যতটুকু ক্ষমতা তাদের আছে, আল্লাহর ততটুকু নেই (মা'জাযাল্লাহ)।

8৫. অর্থাৎ যদি তোমরা হককে মেনে নিতে প্রস্তুত হয়ে যাও এবং হঠধর্মী না হও, তাহলে সমগ্র বিশ-জাহানের স্রষ্টা ও সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী আল্লাহ যে আমাকে পাঠিয়েছেন, এ বিষয়টি মেনে নেবার এবং এ ব্যাপারে তোমাদের নিশ্চিত্ত করার জন্য এই নিশানীগুলোই যথেষ্ট।

### وَمُصَرِّقًا لِهَابَيْنَ يَنَى مِنَ التَّوْرِنةِ وَ لِأُحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّ اَعَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُمْ بِأَيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ تُ فَا تَّقُوا اللهَ وَاطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللهَ رَبِي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُكُوْهُ لَمْذَا صِرَاطًا مُّسْتَقِيْرُ ﴿

আমি সেই শিক্ষা ও হিদায়াতের সত্যতা ঘোষণা করার জন্য এসেছি, যা বর্তমানে আমার যুগে তাওরাতে আছে। উ আর তোমাদের জন্য যেসব জিনিস হারাম ছিল তার কতকগুলো হালাল করার জন্য আমি এসেছি। <sup>89</sup> দেখো, তোমাদের রবের পক্ষ থেকে তোমাদের কাছে আমি নিশানী নিয়ে এসেছি। কাজেই আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো। আল্লাহ আমার রব এবং তোমাদেরও রব। কাজেই তোমরা তার বন্দেগী করো। এটিই সোজাপথ। ৪৮

৪৬. অর্থাৎ আমি যে আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত হয়েছি এটি তার জার একটি প্রমাণ। যদি আমি তাঁর পক্ষ থেকে প্রেরিত না হতাম বরং একজন মিথ্যা দাবীদার হতাম, তাহলে আমি নিজেই একটি ধর্ম তৈরী করে ফেলতাম এবং দক্ষতা সহকারে তোমাদের আগের পুরাতন ধর্ম থেকে বিচ্যুত করে নিজের নতুন উদ্ভাবিত ধর্মের দিকে টেনে আনার প্রচেষ্টা চালাতাম। কিন্তু আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁর নবীরা আমার পূর্বে যেসব দীন এনেছিলেন আমি তো সেই আসল দীনকে মানি এবং তার শিক্ষাকে সঠিক গণ্য করি।

বর্তমানে প্রচলিত ইনজীল থেকেও একথা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, মৃসা আলাইহিস সালাম ও অন্যান্য নবীগণ যে দীনের প্রচার করেছিলেন হযরত ঈসা আলাইহিস সালামও সেই একই দীনের প্রচারক ছিলেন। যেমন মথির বর্ণনা মতে পাহাড় থেকে প্রদন্ত ভাষণে ঈসা আলাইহিস সালাম পরিষ্কার বলেন ঃ

"একথা মনে করো না যে, আমি তাওরাত বা নবীদের কিতাব রহিত করতে এসেছি। রহিত করতে নয় বরং সম্পূর্ণ করতে এসেছি।" (৫ ঃ ১৭)।

একজন ইহুদী আলেম হ্যরত ঈসা আলাইহিস সালামকে জিজ্ঞেস করলেন, দীনের বিধানের মধ্যে সর্বাগ্রগণ্য হকুম কোন্টি? জবাবে তিনি বললেন ঃ

"তোমার সমস্ত অন্তঃকরণ তোমার সমস্ত প্রাণ ও তোমার সমস্ত মন দিয়ে তোমার দিশর প্রভুকে প্রেম করবে। এটি মহৎ ও প্রথম হকুম। আর দ্বিতীয়টি এর ভূল্য; তোমার প্রতিবেশীকে নিজের মতো ভালোবাসবে। এই দু'টি হকুমের ওপরই সমস্ত ভাওরাত ও নবী রসূলদের সহীকা ও গ্রন্থসমূহ নির্ভরশীল।" (মথি ২২ ঃ ৩৭–৪০)

আবার হ্যরত ঈসা আলাইহিস সালাম তাঁর শিষ্যদের বলেন ঃ

"ধর্মগুরু ও ফরীসীরা মৃসার আসনে বসেছে। তারা তোমাদের যা কিছু বলৈ তা পালন করো ও মানো। কিন্তু তাদের মতো কাজ করো না। কারণ তারা বলে কিন্তু করে না।"
(মথি ২৩ ঃ ২–৩)।

8৭. অর্থাৎ তোমাদের মূর্থদের কাল্পনিক বিশ্বাস, ফ্রকীহদের আইনের চুলচেরা বিশ্বেষণ, বৈরাগ্যবাদীদের কৃচ্ছসাধনা এবং অমুসলিম জাতিদের তোমাদের ওপর প্রাধান্য ও শাসন প্রতিষ্ঠার কারণে তোমাদের আল্লাহ প্রদন্ত আসল শরীয়াতের ওপর যেসব বিধি বন্ধনের বাড়তি বোঝা আরোপিত হয়েছে, আমি সেগুলো রহিত করবো এবং আল্লাহ যেগুলো হালাল বা হারাম গণ্য করেছন সেগুলোই আমি তোমাদের জন্য হালাল ও হারাম গণ্য করবো।

৪৮. এ থেকে জানা গেল অন্যান্য সকল নবীদের মতো হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের দাওয়াতেরও তিনটি মৌলিক বিষয়বস্তু ছিল ঃ

এক ঃ সার্বভৌম কর্তৃত্ব, যার দাসত্ব ও বন্দেগী করতে হবে এবং যার প্রতি আনুগত্যের ভিত্তিতে নৈতিক ও তামাদ্দুনিক ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করতে হবে, তা একমাত্র আল্লাহর জন্য নির্ধারিত বলে স্বীকার করতে হবে।

দুই ঃ ঐ সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারীর প্রতিনিধি হিসেবে নবীর নির্দেশের আনুগত্য করতে হবে।

তিন ঃ মানুষের জীবনকে হালাল ও হারাম এবং বৈধতা ও অবৈধতার বিধিনিষেধে আবদ্ধকারী আইন ও বিধিবিধান একমাত্র আল্লাহ দান করবেন। অন্যদের চাপানো সমস্ত আইন ও বিধিবিধান বাঁতিল করতে হবে।

কাজেই হযরত ঈসা (আ), হযরত মূসা (আ). হযরত মুহামাদ সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও অন্যান্য নবীদের মিশনের মধ্যে আসলে সামান্যতম পার্থক্যও নেই। যারা বিভিন্ন নবীর মিশন বিভিন্ন বলে গণ্য করেছেন এবং তাদের মিশনের উদ্দেশ্য ও প্রকৃতির মধ্যে পার্থক্য দেখিয়েছেন, তারা মারাত্মক ভুল করেছেন। বিশ্ব-জাহানের সার্বভৌম কর্তৃত্বের অধিকারীর পক্ষ থেকে তাঁর প্রজাদের দিকে যে ব্যক্তিই নিযুক্ত হয়ে আসবেন তাঁর আসার উদ্দেশ্য এছাড়া আর দিতীয় কিছুই হতে পারে না যে, তিনি প্রজাদেরকে নাফরমানী, স্বেচ্ছাচারিতা ও শিরক (অর্থাৎ সার্বভৌম প্রভুত্ব ও ক্ষমতার অধিকারী হিসেবে বিশ্ব-জাহানের একচ্ছত্র মালিক ও প্রভু আল্লাহর সাথে আর কাউকে অংশীদার করা এবং নিজের বিশ্বস্ততা ও ইবাদাত বন্দেগীকে তাদের মধ্যে বিভক্ত করে দেয়া) থেকে বিরত রাখবেন এবং আসল ও প্রকৃত মালিকের নির্ভেজাল আনুগত্যে, দাসত্ব, পূজা, আরাধনা ও বন্দেগী করার আহ্বান জানাবেন।

দুঃথের বিষয়, ঈসা আলাইহিস সালামের মিশনকে ওপরে কুরআনে যেমন সুস্পটভাবে বর্ণনা করা হয়েছে বর্তমান ইন্জীলে তেমনটি করা হয়নি। তবুও উপরে যে তিনটি মৌলিক বিষয়বস্তু বর্ণিত হয়েছে তা বিক্ষিপ্তভাবে ইশারা ইংগিতের আকারে হলেও বর্তমানে ইনজীলে দেখতে পাওয়া যায়। যেমন, হযরত ঈসা (আ) একমাত্র আল্লাহর বন্দেগীর দাওয়াত দিয়েছিলেন, একথা ইনজীলের নিম্নোক্ত ইংগিত থেকে সুস্পষ্ট হয় ঃ

"তোমার ঈশ্বর প্রভৃকে প্রণিপাত (সিজদা) করো এবং একমাত্র তাঁরই আরাধনা করো।" –(মথি ৪ ঃ ১০)। তিনি যে কেবল এরি দাওয়াত দিয়েছিলেন তা নয় বরং তাঁর সমস্ত প্রচেষ্টার উদ্দেশ্যই ছিল, আকাশ রাজ্যে যেমন সার্বভৌম ক্ষমতা সম্পন্ন আল্লাহর নিরংকৃশ আনুগত্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে অনুরূপভাবে পৃথিবীতেও একমাত্র তাঁরই শরিয়াতী বিধানের আনুগত্য প্রতিষ্ঠিত হতে হবে।

"তোমার রাজ্য আসুক। তোমার ইচ্ছা যেমন আকাশে পূর্ণ হয় তেমনি পৃথিবীতেও পূর্ণ হোক।" (মথি ৬ ঃ ১০)

আবার ঈসা আলাইহিস সালাম নিজেকে নবী ও আসমানী রাজত্বের প্রতিনিধি হিসেবে পেশ করতেন এবং এ হিসেবেই লোকদেরকে নিজের আনুগত্য করার দাওয়াত দিতেন। তাঁর ভারসাম্যপূর্ণ বক্তব্যগুলো থেকে জানা যায়, তিনি নিজের জন্মভূমি 'নাসেরা' (নাজারাথ)—তে নিজের দাওয়াতের সূচনা করলে তাঁর আত্মীয়য়জন ও শহরবাসীরাই তাঁর বিরোধিতায় নেমে পড়ে। এ সম্পর্কে মথি, মার্ক ও লুক একযোগে বর্ণনা করেছেন যে, "নবী তাঁর ম্বদেশে জনপ্রিয় হন না।" তারপর জেরুসালেমে যখন তাঁর হত্যার চক্রান্ত চলতে লাগলো এবং লোকেরা তাঁকে অন্য কোথাও চলে যাবার পরামর্শ দিল তখন তিনি জবাব দিলেন ঃ "নবী জেরুসালেমের বাইরে মৃত্যুবরণ করহেন, এটা সম্ভব নয়।" (লুক ১৩ ঃ ৩৩) শেষবার যখন তিনি জেরুসালেম প্রবেশ করছিলেন, তখন তাঁর শিষ্যবর্গ উচম্বরে বলতে লাগলো ঃ "ধন্য সেই রাজা যিনি প্রভূর নামে আসছেন।" একথায় ইহুনী আলেমরা অসন্তুষ্ট হলেন এবং তারা হযরত ঈসাকে বললেন, "আপনার শিয়দের মুখ বন্ধ করুন।" হযরত ঈসা বললেন ঃ "ওরা যদি মুখ বন্ধ করে তাহলে পাথরগুলো চীৎকার করে উঠবে।" (লুক ১৯ ঃ ৩৮–৪০) আর একবার তিনি বললেন ঃ

"হে শ্রমজীবীরা। হে ভারবহনে পিষ্টলোকেরা। সবাই আমার কাছে এসো। আমি তোমাদের বিশ্রাম দান করবো। আমার জায়াল তোমাদের কাঁধে উঠিয়ে নাও। ......আমার জোয়াল সহজে বহনীয় এবং আমার বোঝা হালকা।" (মথি ১১ ঃ ২৮–৩০)।

এ ছাড়া ঈসা আলাইহিস সালাম মানব রচিত আইনের পরিবর্তে আল্লাহ প্রদন্ত আইনের আনুগত্য করতে চাইতেন একথাও মথি ও মার্কের বর্ণনা থেকে সুস্পষ্টরূপে প্রকাশিত হয়। তাদের বর্ণনার সারনির্যাস হচ্ছে ঃ ইহুদী আলেমগণ অভিযোগ করলেন, আপনার শিষ্যরা পূর্ববর্তী সম্মানীয় বৃ্যর্গদের ঐতিহ্যের বিপরীত হাত না ধূয়েই আহার করে কেন? হযরত ঈসা (আ) এর জবাবে বললেন ঃ তোমাদের মতো রিয়াকারদের অবস্থা হচ্ছে ঠিক তেমনি যেমন হযরত ইয়াসইয়া নবীর কঠে এ তিরস্কার করা হয়েছে ঃ "এই উম্মত মুখে আমার প্রতি মর্যাদার বাণী উচ্চারণ করে কিন্তু তাদের হৃদয় আমার থেকে দূরে। কারণ এরা মানবিক বিধানের শিক্ষা দেয়।" তোমরা আল্লাহর হুকুমকে বাতিল করে থাক এবং নিজেদের বানয়াট আইনকে প্রতিষ্ঠিত রাখো। আল্লাহ তাওরাতের মাধ্যমে তোমাদের হুকুম দিয়েছিলেন, মা–বাপের প্রতি সম্মান প্রদর্শন করো এবং যে ব্যক্তি মা–বাপকে সম্মান করবে না তার প্রাণনাশ করো। কিন্তু তোমরা বলছো যে ব্যক্তি মা–বাপকে একথা বলে দেয়, আমার যে খেদমত তোমার কাজে লাগতে পারে তাকে আমি আল্লাহর জন্য উৎসর্গ করে নিয়েছি, তার জন্য মা–বাপের খেদমত না করা সম্পূর্ণ বৈধ।

(মথি ১৫ ঃ ৩–৯, মার্ক ৭ ঃ ৫–১৩)।

فَلَمَّا أَحَسَّ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِ مَ إِلَى اللهِ عَلَا مَنْ أَنْصَارِ مَ إِلَى اللهِ عَالَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

यथन ঈসা অनुভব করলো, ইসরাঈল কৃষ্ণরী ও অস্বীকার করতে উদ্যোগী হয়েছে, সে বললো ঃ "কে হবে আল্লাহর পথে আমার সাহায্যকারী? হাওয়ারীগণ<sup>8৯</sup> বললো ঃ "আমরা আল্লাহর সাহায্যকারী।<sup>৫০</sup> আমরা আল্লাহর প্রতি ঈমান এনেছি। সাক্ষী থাকো, আমরা মুসলিম (আল্লাহর সামনে আনুগত্যের শির নতকারী)। হে আমাদের মালিক! ভূমি যে ফরমান নাযিল করেছ, আমরা তা মেনে নিয়েছি এবং রস্লের আনুগত্য কবুল করে নিয়েছি। সাক্ষ্যদানকারীদের মধ্যে আমাদের নাম লিখে নিয়ো।"

তারপর বনী ইসরাঈল (ঈসার বিরুদ্ধে) গোপন চক্রান্ত করতে লাগলো। জবাবে আল্লাহও তাঁর গোপন কৌশল খাটালেন। আর আল্লাহ শ্রেষ্ঠতম কুশলী।

- ৪৯. 'হাওয়ারী' শব্দটি আমাদের এখানে 'আনসার' শব্দের কাছাকাছি অর্থ বহন করে। বাইবেলে সাধারণভাবে হাওয়ারীর পরিবর্তে 'শিষ্যবৃন্দ' শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। কোন কোন স্থানে তাদের 'রস্ল'ও বলা হয়েছে। কিন্তু রস্ল এই অর্থে যে, ঈসা আলাইহিস সালাম তাদেরকে দীন প্রচারের জন্য পাঠাতেন। আল্লাহ তাদেরকে রস্ল হিসেবে নিযুক্ত করেছেন, এই অর্থে রস্ল বলা হয়নি।
- ৫০. ইসলাম প্রতিষ্ঠার কাজে অংশ গ্রহণকে কুরাআন মজীদের অধিকাংশ স্থানে "আল্লাহকে সাহায্য করা" হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। এটি অবশ্যি একটি ব্যাখ্যা সাপেক্ষ বিষয়। জীবনের যে পরিসরে আল্লাহ মানুষকে ইচ্ছা ও সংকল্পের স্বাধীনতা দান করেছেন সেখানেই তিনি নিজের খোদায়ী শক্তি ব্যবহার করে কুফর বা ঈমান, বিদ্রোহ বা আনুগত্যের মধ্য থেকে কোন একটির পথ অবলয়ন করার জন্য মানুষকে বাধ্য করেননি। এর পরিবর্তে তিনি যুক্তি ও উপদেশের সাহায্য নিয়েছেন। এভাবে তিনি মানুষের কাছ থেকে এই স্বতক্ত্র্ত স্বীকৃতি আদায় করতে চেয়েছেন যে, অস্বীকৃতি, নাফরমানী ও বিদ্রোহ করার স্বাধীনতা থাকা সত্ত্বেও তার জন্য নিজের স্রষ্টার দাসত্ব্, আনুগত্য ও বন্দেগীর পথ অবলয়ন করাই প্রকৃত সত্য এবং এটিই তার সাফল্য ও নাজাতের পথ। এভাবে প্রচার, উপদেশ ও নসীহতের সাহায্যে মানুষকে সত্য সঠিক পথে নিয়ে আসার ব্যবস্থা করাই আল্লাহরে কাজ। আর যেসব লোক এই কাজে আল্লাহকে সাহায্য করে

اِذْ قَالَ اللهُ يَعِيْسَى إِنِّيْ مُتَوَقِيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَّ وَمُعَوِّكَ وَمُعَوِّكَ وَمُعَوِّكَ وَمَالِّوكَ مَنَ وَقَالَّذِينَ كَفُرُوا مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُوا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللّلَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ الللَّا اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ ال

৬ রুকু'

(এটি আল্লাহরই একটি গোপন কৌশল ছিল) যখন তিনি বললেন ঃ "হে ঈসা! এখন আমি তোমাকে ফিরিয়ে নেবাে<sup>৫</sup> এবং তোমাকে আমার নিজের দিকে উঠিয়ে নেবাে। আর যারা তোমাকে অস্বীকার করেছে তাদের থেকে (অর্থাৎ তাদের সংগ এবং তাদের পৃতিগন্ধময় পরিবেশে তাদের সংগে খাকা থেকে) তোমাকে পবিত্র করে দেবাে এবং তোমাকে যারা অস্বীকার করেছে<sup>৫</sup> তাদের ওপর তোমার অনুসারীদের কিয়ামত পর্যন্ত প্রাধান্য দান করবাে। তারপর তোমাদের সবাইকে অবশেষে আমার কাছে ফিরে আসতে হবে। সে সময় আমি তোমাদের মধ্যে যেসব বিষয়ে মতবিরােধ সৃষ্টি হয়েছে সেগুলাের মীমাংসা করে দেবাে।

তাদেরকেই আল্লাহর সাহায্যকারী গণ্য করা হয়। আল্লাহর কাছে মানুষের এটিই সর্বোচ্চ মর্যাদা। নামায, রোযা এবং অন্যান্য যাবতীয় ইবাদাত বন্দেগীতে মানুষ নিছক বান্দা ও গোলামের মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত থাকে। কিন্তু দীনের প্রচার ও প্রতিষ্ঠার সংগ্রাম-সাধনার মাধ্যমে সে আল্লাহর সাহায্যকারী ও সহযোগীর মহান মর্যাদায় অভিষিক্ত হয়। এই দুনিয়ায় রহানী ও আধ্যাত্মিক উন্নতির শিখরে অভিষিক্ত হবার এটিই উচ্চতম মর্যাদা ও মকাম।

৫১. এখানে ক্রআনের মূল শব্দ হচ্ছে, মুতাওয়াফ্ফীকা (مُتُوفُونُ) মূল তাওয়াফ্ফা (رَوُفُونُ) শব্দের আসল মানে হচ্ছে ঃ নেয়া ও আদায় করা। 'প্রাণবাঁয়ু বের করে নেয়া' হচ্ছে এর গৌণ ও পরোক্ষ অর্থ, মূল আভিধানিক অর্থ নয়। এখানে এ শব্দটি ইংরেজী To Recall-এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এর অর্থ হয়, কোন পদাধিকারীকে তার পদ থেকে ফিরিয়ে ডেকে নেয়া। যেহেতু বনী ইসরাঈল শত শত বছর ধরে অনবরত নাফরমানী করে আসছিল, বার বার উপদেশ দান ও সতর্ক করে দেয়ার পরও তাদের জাতীয় মনোভাব ও আচরণ বিকৃত হয়েই চলছিল, একের পর এক কয়েকজন নবীকে তারা হত্যা করেছিল এবং যে কোন সদাচারী ব্যক্তি তাদেরকে নেকী, সততা ও সংবৃত্তির দাওয়াত দিতো তাকেই তারা হত্যা করতো। তাই আল্লাহ তাদের মুখ বন্ধ করার ও তাদেরকে শেষবারের মতো সুযোগ দেবার জন্যে হয়রত ঈসা ও হয়রত ইয়াহইয়া আলাইহিস সালামের মতো

দ্'জন মহান মর্যাদা সম্পন্ন পয়গয়র পাঠালেন। আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের নিযুক্তির প্রমাণ স্বরূপ তাদের সাথে এমন সব সুম্পষ্ট নিশানী ছিল যেগুলো একমাত্র তারাই অস্বীকার করতে পারতো, যারা ন্যায়, সত্য ও সততার সাথে চরম শক্রতা পোষণ করতো এবং যাদের সত্যের বিরুদ্ধাচরণ করার দৃঃসাহস ও নির্লজ্ঞতা চরম পর্যায়ে পৌঁছে গিয়েছিল। কিন্তু বনী ঈসরাইলরা এই শেষ সুযোগও হাত ছাড়া করেছিল। তারা কেবল এই দৃ'জন প্রগায়রের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করেই ক্ষান্ত হয়নি বরং এই সংগে তাদের একজন প্রধান ব্যক্তি নিজের নর্তকীর ফরমায়েশ অনুযায়ী প্রকাশ্যে হয়রত ইয়াহ্ইয়া আলাইহিস সালামের শিরচ্ছেদ করেছিল এবং তাদের আলেম ও ফকীহগণ ষড়য়ল বিস্তার করে রোমান শাসকের সাহায্যে হয়রত ঈসা আলাইহিস সালামকে মৃত্যুদন্ড দেবার চেষ্টা চালিয়েছিল। এরপর আর বনী ইসরাঈলদের উপদেশ দেবার জন্য বেশী সময় ও শক্তি বায় করা ছিল অর্থহীন। তাই মহান আল্লাহ তার নবীকে ফিরিয়ে নিজের কাছে ডেকে নিলেন এবং কিয়ামত পর্যন্ত বনী ইসরাঈলদের জন্য লিখে দিলেন লাঞ্ছনার জীবন।

এখানে অবশ্যি একথা অনুধাবন করতে হবে যে, কুরমানের এ সমগ্র ভাষণ আসলে খৃষ্টানদের ঈসার খোদা হওয়ার আকীদার প্রতিবাদ ও সংশোধনের উদ্দেশ্যেই ব্যক্ত হয়েছে। খৃষ্টানদের মধ্যে এই আকীদার জন্মের মূলে ছিল তিনটি গুরুত্বপূর্ণ কারণ ঃ

এক ঃ হযরত ঈসার অলৌকিক জন্ম।

দুই : তাঁর সুস্পষ্ট অনৃভূত মুজিযাসমূহ।

তিন ঃ তাঁর আকাশের দিকে উঠিয়ে নেয়া। তাদের বই পত্রে পরিষ্কার ভাষায় এই ঘটনার উল্লেখ পাওয়া যায়।

কুরসান প্রথম কথাটিকে সত্য বলে ঘোষণা করেছে। কুরসানের বক্তব্য হচ্ছে, হযরত ঈসার (আ) পিতা ছাড়াই জন্মগ্রহণ নিছক আল্লাহর কুদরাতের প্রমাণ ছাড়া আর কিছুই নয়। আল্লাহ যাকে যেভাবে ইচ্ছা সৃষ্টি করে থাকেন। এই অস্বাভাবিক জন্মের কারণে একথা প্রমাণ হয় না যে, হযরত ঈসা (আ) খোনা ছিলেন বা খোদায়ী কর্তৃত্বে তাঁর কোন অংশীদারীত ছিল।

দ্বিতীয় কথাটিকেও কুরমান সত্য বলে ঘোষণা করেছে। কুরমান হযরত ঈসার মৃজিযাগুলো একটি একটি করে গণনা করে বর্ণনা করেছে। কিন্তু এখানে সুস্পষ্ট করে বলে দেয়া হয়েছে যে, এই সমস্ত কাজই তিনি জাল্লাহর হকুমে সম্পাদন করেছিলেন। তিনি নিজে অথবা নিজের শক্তিতে কিছুই করেননি। কাজেই এগুলোর মধ্য থেকে কোন একটি ভিত্তিতেই এই ফল লাভ করা যেতে পারে না যে, খোদায়ী কর্তৃত্ব ও কার্যকলাপে হযরত ঈসার কোন অংশ ছিল।

এখন তৃতীয় কথাটি সম্পর্কে খৃষ্টানদের বর্ণনাগুলো যদি একেবারেই ভুল বা মিথা হতো, তাহলে তাদের ঈসার খোদা হবার আকীদাটির প্রতিবাদ করার জন্য পরিচারভাবে একথা বলে দেয়া অপরিহার্য ছিল যে, যাকে তোমরা খোদার পুত্র বা খোদা বলছো সে তো কবে মরে মাটির সাথে মিশে গেছে। আর যদি এজন্য অধিকতর নিশ্চিন্ত হতে চাও, তাহলে উমুক স্থানে গিয়ে তার কবরটি দেখো। কিতৃ একথা না বলে কুরমান কেবল তাঁর মৃত্যুর ব্যাপারটি অস্পষ্ট রেখেই থেমে যায়নি এবং তার অদৃশ্য হয়ে যাওয়া সম্পর্কে فَامَّاالَّذِينَ كَفَرُوْا فَاعَزِّبُهُ مَ عَذَابًا شَدِيْدًا فِي النَّنيَا وَالْآنِيَا الْآنِيَا الْآنِيَ الْآنِيَا الْآنِيَ الْآنِيَا الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِيَ الْآنِوَ وَعَمِلُوا السَّاخِدِ فَيُوفِي فَيُولَ الْجُورَ هُرْوَاللهُ لَا يُحِبُ الظّلِمِينَ فَي اللَّهِ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُوالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّلُ

याता कृ्फती ७ अश्वीकात कतात नीिं अवनश्चन करति छाटानतर्क पृनिग्राग्न ७ आत्थतार् छेज्य श्वाटन कर्द्यात भािंत पार्वि प्रत्वा ववः छाता रकान माश्याकाती भाव ना। आत याता देवान ७ अवकाक कतात नीिं अवनश्चन करति छाटानतर्क छाटात भूर्न প्रिणिन एम्या २८व। छाटा करते छाटा तार्था आज्ञार छाटायटात कथटार छाटावारासन ना।"

এই আয়াত ও জ্ঞানগর্ভ আলোচনা আমি তোমাকে শুনাচ্ছি। আল্লাহর কাছে ঈসার দৃষ্টান্ত আদমের মতো। কেননা আল্লাহ তাকে মাটি থেকে সৃষ্টি করেন এবং হকুম দেন, হয়ে যাও, আর তা হয়ে যায়।<sup>৫৩</sup> এ প্রকৃত সত্য তোমার রবের পক্ষ থেকে বলা হচ্ছে। কাজেই তুমি সন্দেহকারীদের অন্তরতুক্ত হয়ো না।<sup>৫৪</sup>

কেবল এমন শব্দ ব্যবহার করেনি যার ফলে কমপক্ষে তাঁকে জীবিত উঠিয়ে নেয়ার অর্থের সম্ভাবনা থেকে যায় বরং খৃষ্টানদের সুস্পষ্টভাবে একথা বলে দেয় যে, ঈসাকে আদতে শূলে চড়ানোই হয়নি। অর্থাৎ যে ব্যক্তি শেষ সময়ে "এইলী এইলী লিমা শাবাকতানী" (মর্থাৎ ঈশ্বর আমারে! কেন আমাকে পরিত্যাগ করেছো?) বলেছিল এবং যার শুলে চড়াবার দৃশ্যের ছবি নিয়ে তোমরা ঘূরে বেড়াও, সে ঈসা ছিল না। ঈসাকে আল্লাহ তার আগেই উঠিয়ে নিয়েছিলেন।

এ ধরনের বক্তব্য পেশ করার পর যে ব্যক্তি কুরম্বানের ম্বায়াত থেকে হযরত ঈসার (আ) মৃত্যুর মর্থ বের করার চেষ্টা করে সে মাললে একথা প্রমাণ করার চেষ্টা করে যে মাল্লাহ পরিষ্কার ভাষায় নিজের বক্তব্য প্রকাশ করার ক্ষমতা রাখেন না, নাউযুবিল্লাহ মিন যালিক।

৫২. অস্বীকারকারী বলতে এখানে ইহুদীদেরকে বুঝানো হয়েছে। হয়রত ঈসা আলাইহিস সালাম তাদেরকে ঈমান আনার দাওয়াত দিয়েছিলেন এবং তারা তা প্রত্যাখ্যান فَهَنْ مَا خَلْفَ فِيهِ مِنْ بَعْلِ مَا جَاءَكُ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوا نَلْعُ الْمَاءَ فَكُرُ وَ الْفُسَنَا وَ الْفُسَنَا وَ الْفُسَدُ وَ نَسَاءَكُمْ وَ الْفُسَنَا وَ الْفُسَدُ وَ الْفُسَدُ وَ الْفُسَدُ وَ الْفُسَدُ وَ الْفُسَدُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

এই জ্ঞান এসে যাওয়ার পর এখন যে কেউ এ ব্যাপারে তোমার সাথে ঝগড়া করে. হে মুহাম্মাদ! তাকে বলে দাও ঃ "এসো আমরা ডেকে নেই আমাদের পুত্রগণকে এবং তোমাদের পুত্রগণকে। আর আমাদের নারীদেরকে এবং তোমাদের নারীদেরকে আর আমাদের নিজেদেরকে এবং তোমাদের নারীদেরকে আর আমাদের নিজেদেরকে এবং তোমাদের নিজেদেরকে: তারপর আল্লাহর কাছে এই মর্মে দোয়া করি যে, যে মিথ্যাবাদী হবে তার ওপর আল্লাহর লানত বর্ষিত হোক।" বি নিসন্দেহে এটা নির্ভূল সত্য বৃত্তান্ত। প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই। আর আল্লাহর সন্তা প্রবল পরাক্রান্ত এবং তার জ্ঞান ও কর্মকৌশল সমগ্র বিশ্ব ব্যবস্থায় সক্রিয়। কাজেই এরা যদি (এই শর্তে মোকাবিলায় আসার ব্যাপারে) মুখ ফিরিয়ে নেয়, তাহলে (তারা যে ফাসাদকারী একথা পরিষ্কার হয়ে যাবে এবং) আল্লাহ অবশ্যি ফাসাদকারীদের অবস্থা ভালো করেই জানেন।

করেছিল। বিপরীত পক্ষে তাঁর অনুসারী বলতে যদি সঠিক, যথার্থ নির্ভুল অনুসারী ধরা হয় তাহলে কেবল মুসলমানরাই তার অন্তরভুক্ত হতে পারে। আর যদি এর অর্থ হয় মোটামুটি যারা তাঁকে মেনে নিয়েছিল, তাহলে এর মধ্যে খৃষ্টান ও মুসলমান উভয়ই শামিল হবে।

- ৫৩. অর্থাৎ যদি নিছক অলৌকিক জন্মলাভ কারো খোদা বা খোদার পুত্র হবার যথেষ্ট প্রমাণ বলে বিবেচিত হয়ে থাকে. তাহলে সর্বপ্রথম তোমাদের আদম সম্পর্কেই এহেন আকীদা পোষণ করা উচিত ছিল। কারণ ঈসা কেবল বিনা পিতায় জন্মলাভ করেছিলেন কিন্তু আদম জন্মলাভ করেছিলেন পিতা ও মাতা উভয়ের সাহায্য ছাড়াই।
- ৫৪. এ পর্যন্তকার ভাষণে যেসব মৌলিক বিষয় খৃষ্টানদের সামনে পেশ করা হয়েছে সেওলোর সংক্ষিপ্তসার ক্রমানুসারে নীচে দেয়া হলো ঃ

প্রথম যে বিষয়টি তাদের বুঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে সেটি হচ্ছে, যেসব কারণে ঈসাকে আল্লাহ বলে তোমাদের মনে বিশ্বাস জন্মেছে, সেগুলোর মধ্যে একটি কারণও এই ধরনের বিশ্বাসের ভিত্তি হতে পারে না। ঈসা একজন মানুষ ছিলেন। বিশেষ কারণে ও উদ্দেশ্যে আল্লাহ তাঁকে অস্বাভাবিক পদ্ধতিতে সৃষ্টি করা সংগত মনে করেন। তাঁকে এমন সব মু'জিয়া তথা অলৌকিক ক্ষমতা ও নিদর্শন দান করেন, যা ছিল তাঁর নবুওয়াতের

تُلْ يَاهُلُ الْحِتْبِ تَعَالُوا إِلْ كُلِمَةِ سُوا عِنْنَاو بَيْنَكُو الْآلَافُونَ الْحِنْدَا بَعْضَا الْرَبَابِيْنَ وَلَا اللّهُ وَ لَا نُشْرِكَ بِهُ شَيْئًا وَلَا يَتَجْلَ بَعْضَنَا بَعْضَا الْرَبَابِيْنَ مُ وَوْفِ اللّهِ وَ فَإِنْ اللّهُ وَ الْمُعْمَدُ وَابِاتًا مُسْلِمُونَ ﴿ يَا الْمَا اللّهُ وَ الْمُولِ الْمُعْمَدُ وَمَا الْبَوْلِ التَّوْرِيةُ الْمُحِتِّدِ فِيهَا لَكُمْ بِهِ عَلَمُ وَلَا عَلَيْهُ وَ الْمُحَدِّدُ وَالْمُونَ ﴿ اللّهُ يَعْلَمُ وَ الْمُحَدِّدُ وَلَا اللّهُ يَعْلَمُ وَ الْمُرْبِهِ عِلْمُ وَالْمُونَ ﴿ اللّهُ يَعْلَمُ وَالْمَدُ لِهِ عِلْمُ وَالْمُونَ ﴿ وَالْمُولِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### ৭ রুকু'

वरना : (<sup>(1)</sup> द षार्शन किंठाव! এসো এমন একটি कथात मिरक, या षामाप्तत छ তোমাদের মধ্যে একই ধরনের। <sup>(1)</sup> তা হচ্ছে : षामता षाञ्चार ছাড়া কারোর বন্দেগী ও দাসত্ত্ব করবো না। তাঁর সাথে কাউকে শরীক করবো না। पात षामाप्तत किंठ पाञ्चार ছাড়া पात काউকেও নিজের রব হিসেবে গ্রহণ করবে না। यिन তারা এ দাওয়াত গ্রহণ করতে প্রস্তুত না হয়, তাহলে পরিষ্কার বলে দাও : "তোমরা সাক্ষী থাকো, অমরা অবশ্যি মুসলিম (একমাত্র षাञ्चाহর বন্দেগী ও জানুগত্যকারী)।"

হে আহলি কিতাব। তোমরা ইবরাহীমের ব্যাপারে আমার সাথে ঝগড়া করছো কেন? তাওরাত ও ইনজীল তো ইবরাহীমের পরে নাথিল হয়েছে। তাহলে তোমরা কি এতটুকু কথাও বুঝো না?<sup>৫৮</sup>—তোমরা যেসব বিষয়ের জ্ঞান রাখো সেগুলোর ব্যাপারে বেশ বিতর্ক করলে, এখন আবার সেগুলোর ব্যাপারে বিতর্ক করতে চললে কেন থেগুলোর কোন জ্ঞান তোমাদের নেই?—আল্লাহ জানেন কিন্তু তোমরা জানো না।

দ্বর্থহীন আলামত। সত্য অস্বীকারকারী ও সত্যদ্রোহীদের দারা শূলবিদ্ধ হওয়া থেকে তাকে রক্ষা করেন। বরং আল্লাহ তাঁকে নিজের কাছে উঠিয়ে নেন। প্রভূ তার দাসকে থেভাবে ইচ্ছা ব্যবহার করার ক্ষমতা ও ইখতিয়ার রাখেন। নিছক তাঁর সাথে এই অস্বাভাবিক ব্যবহার দেখে এই সিদ্ধান্তে পৌঁছে যাওয়া যে, তিনি নিজেই প্রভূ ছিলেন অথবা প্রভূপুত্র ছিলেন অথবা প্রভূত্বে ও মালিকানা স্বত্বে অংশীদার ছিলেন, এটা কেমন করে সঠিক হতে পারে? দিতীয় যে গুরুত্বপূর্ণ বিষয়টি তাদের বুঝানো হয়েছে সেটি হচ্ছে এই যে, ঈসা যে দাওয়াত নিয়ে এসেছিলেন সেই একই দাওয়াত নিয়ে এসেছেন মুহামাদ সাল্লাল্লাহ জালাইহি ওয়া সাল্লাম। উভয়ের মিশনের মধ্যে সামান্য চুল পরিমাণ পার্থক্যও নেই।

এই ভাষণের তৃতীয় মৌলিক বিষয়টি হচ্ছে, কুরআন যে ইসলামের দাওয়াত পেশ করছে এই ইসলামই ছিল হয়রত ঈসার পর তাঁর হাওয়ারীদের ধর্ম। পরবর্তীকালের ঈসায়ী ধর্ম হয়রত ঈসা আলাইহিস সালামের শিক্ষার ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকেনি এবং তাঁর অনুসারী বৃন্দ হওয়ারীদের অনুসৃত ধর্মের ওপরও প্রতিষ্ঠিত থাকতে পারেনি।

- ৫৫. মীমাংসার এই পদ্ধতি উপস্থাপন করার উদ্দেশ্য ছিল আসলে একথা প্রমাণ করা যে, নাজরানের প্রতিনিধিদল জেনে বুঝে হঠধর্মিতার পথ অবলয়ন করছে। ওপরের ভাষণে যেসব কথা বলা হয়েছে তার একটিরও জবাব তাদের কাছে ছিল না। খস্টানদের আকীদাগুলোর মধ্য থেকে কোন একটির পক্ষেও তারা নিজেদের পবিত্র গ্রন্থ ইনজীল থেকে এমন কোন সনদ আনতে পারছিল না যার ভিত্তিতে পূর্ণ বিশাসের সাথে তারা এ দাবী করতে পারতো যে, তাদের বিশাস প্রকৃত সত্যের সাথে পূর্ণ সামঞ্জস্যশীল এবং সত্য কোনক্রমেই তার বিরোধী নয়। তা ছাড়া নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের চরিত্র মাধুর্য এবং তাঁর শিক্ষা ও কার্যাবলী দেখে প্রতিনিধি দলের অধিকাংশ সদস্যের মনে তাঁর নবুওয়াতের প্রতি বিশাসও জন্মে গিয়েছিল। অথবা কমপন্দে তাঁর নবুওয়াত অস্বীকার করার ভিত্ নড়ে উঠেছিল। তাই যখন তাদের বলা হলো আচ্ছা, যদি তোমাদের বিশ্বাসের সত্যতার ওপর পূর্ণ ঈমান থাকে, তাহলে এসো আমাদের মোকাবিলায় এই দোয়া করো যে, যে মিখ্যেবাদী হবে তার ওপর আল্লাহর নানত বর্ষিত হোক, তখন তাদের একজনও মোকাবিলায় এগিয়ে এলো না। এভাবে সমগ্র জারববাসীর সামনে একথা পরিষ্কার হয়ে গেলো যে, নাজরানের খৃষ্টবাদের যেসব পুণ্যাত্মা পাদরী ও যাজকের পবিত্রতার প্রভাব বহুদুর বিস্তৃত, তারা অসিলে এমনসব আকীদা–বিশ্বাস পালন করে আসছে যেগুলোর সত্যতার প্রতি তাদের নিজেদেরও পূর্ণ আস্থা নেই।
- ৫৬. এখান থেকে তৃতীয় ভাষণ শুরু হচ্ছে। এর বিষয়বস্তু পর্যালোচনা করলে মনে হয় এটা বদর ও ওহোদের যুদ্ধের মাঝামাঝি সময়ে নাযিল হয়েছিল। কিন্তু এ তিনটি ভাষণের মধ্যে অর্থের দিক দিয়ে ঘনিষ্ঠতম সম্পর্ক পাওয়া যায়। যার ফলে শ্রার শুরু থেকে নিয়ে এখান পর্যন্ত কোথাও বক্তব্যের মধ্যে কোন সম্পর্কছেদ ঘটেনি। এ জন্য কোন কোন তাফসীরকার সন্দেহ করেছেন যে, এই পরবর্তী আয়াতগুলোও নাজরানের প্রতিনিধিদলের সাথে সম্পর্কিত ভাষণেরই অংশবিশেষ। কিন্তু এখান থেকে যে ভাষণ শুরু হচ্ছে তার ধরন দেখে পরিষ্কার বৃঝা যাচ্ছে যে, এখানে ইহুদীদেরকে সয়োধন করা হয়েছে।
- ৫৭. অর্থাৎ এমন একটি বিশ্বাসের প্রশ্নে একমত হয়ে যাও, যার প্রতি আমরা ঈমান এনেছি এবং তোমরাও যার নির্ভূলতা অস্বীকার করতে পারো না। তোমাদের নবীদের এ বিশ্বাসের কথাই প্রচারিত হয়েছে। তোমাদের পবিত্র কিতাবগুলোতে এরি শিক্ষা দেয়া হয়েছে।
- ৫৮. অর্থাৎ তোমাদের ইহুদীবাদ ও খৃস্টবাদ তাওরাত ও ইন্জীল নাযিলের পরে সৃষ্টি হয়েছে। আর ইবরাহীম আলাইহিস সালাম যে ধর্মের ওপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন সেটি

مَاكَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ اِنَّ اَوْلَى النَّاسِ بِالْهِمِيْرَ لَلَّهِ مِنْ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ اِنَّ اَوْلَى النَّاسِ بِالْهِمِيْرَ لَلَّهِ مِنْ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ اِنَّ اَوْلَى النَّاسِ بِالْهِمِيْرَ لَلَّهِ مِنْ الْمَوْمِ اللَّهِ وَمَا كُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولَ الْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولَى الْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْ

ইবরাহীম ইহুদী ছিল না, খৃষ্টানও ছিল না বরং সে তো ছিল একজন একনিষ্ঠ মুসলিম<sup>ে ১</sup> এবং সে কখনো মুশরিকদের অন্তরভুক্ত ছিল না। ইবরাহীমের যারা অনুসরণ করেছে তারাই তার সাথে ঘনিষ্ঠতম সম্পর্ক রাখার অধিকারী। আর এখন এই নবী এবং এর ওপর যারা ঈমান এনেছে তারাই এই সম্পর্ক রাখার বেশী অধিকারী। আল্লাহ কেবল তাদেরই সমর্থক ও সাহায্যকারী যারা ঈমান এনেছে।

(হে ঈমানদারগণ।) আহলি কিতাবদের মধ্য থেকে একটি দল যে কোন রকমে তোমাদের সত্য ও ন্যায়ের পথ থেকে বিচ্যুত করতে চায়। অথচ তারা নিজেদের ছাড়া আর কাউকেই বিপথগামী করছে না। কিন্তু তারা এটা উপলব্ধি করে না। হে আহলি কিতাব। কেন আল্লাহর আয়াত অস্বীকার করছো, অথচ তোমরা নিজেরাই তা প্রত্যক্ষ করছো? তৈ যে আহলি কিতাব। কেন সত্যের গায়ে মিথ্যার প্রলেপ লাগিয়ে তাকে সন্দেহযুক্ত করে তুলছো? কেন জেনে বুঝে সত্যকে গোপন করছো?

ইহদীবাদ ও খৃষ্টবাদ ছিল না। এরপর যদি হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম সত্য-সঠিক পথে থেকে থাকেন এবং নাজাত লাভ করে থাকেন, তাহলে নিসন্দেহে একথা প্রমাণ হয় যে, মানুষের সত্য-সঠিক পথে থাকা ইহুদীবাদ ও খৃষ্টবাদের অনুসৃতির ওপর নির্ভরশীল নয়। (সুরা আল বাকারার ১৩৫ ও ১৪১ টীকা দেখুন)

৫৯. জাসলে এখানে 'হানীফ' শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর অর্থ হয় এমন ব্যক্তি যেসব দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে একটি বিশেষ পথে চলে। এই অর্থটিকেই আমরা 'একনিষ্ঠ মুসলিম' শব্দের মধ্যে আনার চেষ্টা করেছি।

### ৮ রুকু'

৬০. এ বাক্যটির আর একটি অনুবাদও হতে পারে। সেটি হচ্ছে, "তোমরা নিজেরা সাক্ষ দিচ্ছো" উভয় অবস্থাতেই মূল অথের ওপর কোন প্রভাব পড়ে না। আসলে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের পবিত্র জীবন, সাহাবায়ে কেরামের জীবনের ওপর তাঁর শিক্ষা ও অনুশীলনের বিশ্বয়কর প্রভাব এবং কুরআনের উন্নতমানের বিষয়বস্তু এসবগুলোই মহান জ্বাল্লাহর এমনি উজ্জ্বল নিদর্শন ছিল। যা দেখার পর নবী–রস্লাদের অবস্থা ও আসমানী কিতাবসমূহের ধারাবিবরণীর সাথে পরিচিত ব্যক্তি মাত্রেরই নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াত সম্পর্কে সন্দেহ পোনণ করা অত্যন্ত কঠিন ব্যাপার

وَمِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ مَنْ إِنْ تَامَنْهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّ إِلَيْكَ وَمِنْهُرْمَّنَ اِنْ تَامَنْهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّ إِلَيْكَ وَمِنْهُرْمَّنَ اللهِ إِنْ تَامَنْهُ بِهِ إِلَيْكَ إِلَّامَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِمًا وَلْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِمًا وَلْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِمًا وَلْكَ بِاللهِ بِالنَّهُ مُواللهِ اللهِ ال

षार्शन किंठावर्पत प्रांधा कि ध्यम षाष्ट्र, ठात उपत षाश्चाश्चापन करत यि 
ठारक मन्भरपत खूप मान करता, ठारलि रम टामात मन्भर टामारक फितिरा
पारव। षावात ठार्पत कारता षवश्चा ध्यम र्य, यिम जूमि जात उपत धकि माख
मीनारतत वाापारव षाश्चाश्चापन करता, ठार्राम रम ठा टामारक फितिरा प्रांच 
जात यिम टामता जात उपत हुण रस याउ। जार्पत धर देनिक षवश्चात कात्म
रष्ट्र धर रम, जाता वर्णः "नित्रक्षतपत (ष-रेश्मी) वाापारत षामार्पत काम
माम्रामारिष्ट्र तरे। अधि 
बात धरी धक्री मन्भू मिथा वात्मारा कथा जाता षाञ्चारत
श्रिक षारताप कराह। ष्रथह जाता जात्म, (षाञ्चार ध्यम काम कथा वर्णनिन।) षाष्ट्रा,
जारमत्रक किंड्यामावाम करा रव मा किन। रय वािकरे जात अशीकात पूर्व करव धरी ष्रमश्काक रथरक मृत थाकरव, रम षाञ्चारत श्रिराज्ञन रव। कात्म षाञ्चार
भुखाकीरमत जालावारमन।

ছিল। কাজেই জনেক জাহলি কিতাব (বিশেষ করে তাদের জালেম সমাজ) একথা জেনে নিয়েছিল যে, পূর্ববর্তী নবীগণ যে নবীর জগমনের ভবিষ্যদ্বাণী করে গেছেন মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহ জালাইহী ওয়া সাল্লাম সেই নবী। এমন কি কখনো কখনো সত্যের প্রবল শক্তির চাপে বাধ্য হয়ে তারা নবী সাল্লাল্লাহ জালাইহি ওয়া সাল্লামের সত্যতা ও তাঁর উপস্থাপিত শিক্ষাকে সত্য বলে স্বীকার করে নিতো। এ জন্যই কুরআন বার বার তাদের বিরুদ্ধে এ জভিযোগ এনেছে যে, তোমরা নিজেরাই জাল্লাহর যেসব নিদর্শনের সত্যতার সাক্ষ দিচ্ছো, সেগুলোকে তোমরা নিজেদের মানসিক দৃষ্কৃতিপরায়ণতার কারণে ইচ্ছা করেই মিথ্যে বলছো কেন?

৬১. মদীনার উপকঠে বসবাসকারী ইহুদীদের সামাজিক ও ধর্মীয় নেতৃবৃন্দ ইসলামের দাওয়াতকে দুর্বল করার জন্য যেসব চাল চালতো এটি তার জন্যতম। ইসলামের প্রতি মুসলমানদেরকে বিরূপ করে তোলার এবং নবী সাল্লাল্লাহু জালাইহি ওয়া সাল্লাম সম্পর্কে সাধারণ মানুষের মনে সন্দেহ ও খারাপ ধারণা সৃষ্টি করার উদ্দেশ্যে তারা গোপনে লোক

إِنَّ الَّذِيْنَ يَشَتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَايْهَانِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا اُولِئِكَ لَا خَلَاقَ لَهُر فِي الْاَخِرَةِ وَلا يُكَلِّمُمُ اللهُ وَلا يَنْظُرُ اليُهِمْ يَوْا اللهُ وَلا يَنْظُرُ اليُهِمْ يَوْا اللهُ وَلا يَنْظُرُ اليَهِمْ يَوْا اللهِ وَلا يَنْظُرُ اليَهِمْ يَوْا اللهِ وَالْمَامُ وَالَّ مِنْهُمْ لَغُولِيَّا اللهِ وَمَا هُو مِنَ الْحِتْبِ وَمَا هُو مِنَ اللهِ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَنْ اللهِ الْحَذِنِ وَهُمْ يَعْدَدُ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَعْدُونَ عَنْ اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدُونَ هُونَ عَنْ اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدَدُ اللهِ وَمَا هُونَ عَنْ اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدُونَ عَلَى اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدَدُ لَا اللهِ الْعَالِي بُوهُمْ يَعْدَدُ اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدُونَ هُونَ هُونَ عَلَى اللهِ الْحَذِنِ بُوهُمْ يَعْدَدُ اللهِ عَالَمُونَ عَلَى اللهِ الْحَذِنِ بُوهُ مُنْ يَعْدَدُونَ عَلَى اللهِ الْحَذِنِ بُوهُ مِنْ عَنْدِ اللهِ الْعَدِي اللهِ الْعَالِي اللهِ الْعَلَادُ وَاللهِ الْعَالَةُ عَلَى اللهِ الْعَالَةُ عَلَالِهُ الْعَالِي اللهِ الْعَالَةُ عَلَيْدِ اللهِ الْعَلَادُ وَاللّهِ اللهِ الْعَالِي اللهِ الْعَلَادُ اللهِ الْعَالَةُ عَلَى اللهِ الْعَلَادُ اللهِ الْعَالِي اللهِ الْعَلَادُ اللهِ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهِ الْعَلَادُ اللهِ الْعَلَادُ اللهِ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعُولِ اللهُ اللهِ الْعَلَادُ اللهُ اللهُ اللهِ الْعَلَادُ اللهُ اللهِ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ اللهِ الْعُلَادُ اللهُ الْعُولُونُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ ال

আর যারা আল্লাহর সাথে করা অংগীকার ও নিজেদের শপথ সামান্য দামে বিকিয়ে দেয়, তাদের জন্য আখেরাতে কোন অংশ নেই। কিয়ামতের দিন আল্লাহ তাদের সাথে কথা বলবেন না, তাদের দিকে তাকাবেন না এবং তাদেরকে পাক–পবিত্রও করবেন না। <sup>৬৫</sup> বরং তাদের জন্য রয়েছে কঠোর যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।

जारमत मस्या किছू लाक चारह, जाता किजाव পড़ात সময় এমনভাবে জিভ ওলট পালট করে যে, তোমরা মনে করতে থাকো, তারা কিতাবেরই ইবারত পড়ছে, অথচ তা কিতাবের ইবারত নয়। ৬৬ তারা বলে, যাকিছু আমরা পড়ছি, তা আল্লাহর কাছ থেকেই পাওয়া অথচ তা আল্লাহর কাছ থেকে পাওয়া নয়, তারা জেনে বুঝে আল্লাহর ওপর মিথ্যা আরোপ করে।

তৈরী করে পাঠাতো। তাদের উদ্দেশ্য ছিল, প্রথমে এই লোকগুলো প্রকাশ্যে ইসলাম গ্রহণ করবে, তারপর মুরতাদ হয়ে যাবে এবং ইসলাম, মুসলমান ও তাদের নবীর মধ্যে নানা প্রকার গলদ নির্দেশ করে বিভিন্ন স্থানে এই মর্মে প্রচার করে বেড়াবে যে, এই সমস্ত দোষ-ক্রটি দেখেই তারা ইসলাম থেকে আলাদা হয়ে গেছে।

৬২. মৃলে "ওয়াসে" শব্দটি ব্যবহার করা হয়েছে। কুরজানে সাধারণত তিনটি জায়গায় এ শব্দটি ব্যবহার করা হয়। এক, যেখানে কোন একটি মানব গোষ্ঠীর সংকীর্ণমনতা ও সংকীর্ণ চিন্তার উল্লেখ করা হয় এবং জাল্লাহ তাদের মতো সংকীর্ণ দৃষ্টির অধিকারী নন, একথা তাদের জানিয়ে দেবার প্রয়োজন হয়ে পড়ে। দৃই, যেখানে কারো কৃপণতা, সংকীর্ণমর্নতা এবং স্বল্প সাহস ও হিমতের কারণে তাকে তিরস্কার করে মহান জাল্লাহ যে উদার হস্ত এবং তার মতো কৃপণ নন, একথা ব্ঝাবার প্রয়োজন হয়। তিন, যেখানে লাকেরা নিজেদের চিন্তার সীমাবদ্ধতার কারণে জাল্লাহর ওপরও এক ধরনের সীমাবদ্ধতা জারোপ করে থাকে। এ ক্ষেত্রে তাদের একথা জানাবার প্রয়োজন হয়ে পড়ে যে, জাল্লাহ

সকল প্রকার সীমাবদ্ধতার উর্ধে, তিনি অসীম। (এ প্রসংগে সূরা আল বাকারার ১১৬ টীকাটিও দেখুন)।

৬৩. অর্থাৎ কে অনুগ্রহ ও মর্যাদালাভের যোগ্য আল্লাহই তা জানেন।

৬৪. এটা কেবল সাধারণ ইহুদীদের মুর্যতাপ্রসূত ধারণাই ছিল না। বরং এটাই ছিল তাদের ধর্মীয় শিক্ষা। তাদের বড় বড় ধর্মীয় নেতারা এই ধর্মীয় বিধানও দিতো। বাইবেলে ঋণ ও সৃদের বিধানের ক্ষেত্রে ইসরাইলী ও অ–ইসরাইলীদের মধ্যে সম্পষ্ট পার্থক্য করা হয়েছে। (দ্বিতীয় বিবরণ ১৫ ঃ ৩—২৩ ঃ ২০) তালমূদে বলা হয়েছে, যদি কোন ইসরাঈলীর বলদ কোন অ-ইসরাঈলীর বলদকে আহত করে তাহলে এ জন্য কোন জরিমানা দিতে হবে না। কোন ব্যক্তি যদি কোন জিনিস কুড়িয়ে পায় তাহলে তাকে চারপাশের জনবসতির দিকে নজর দিতে হবে। চারপাশে যদি ইসরাঈলীদের বসতি থাকে. তাহলে তাকে জ্বিনিসটির ঘোষণা দিতে হবে। আর যদি অ-ইসরাঈলীদের বসতি থাকে, তাহলে বিনা ঘোষণায় সে জিনিসটি নিয়ে নিতে পারে। রারী ইসমাঈল বলেন ঃ যদি ইসরাঈলী ও অইসরাঈলীর মামলা বিচারপতির আদালতে আসে, তাহলে বিচারপতি ধর্মীয় আইনের আওতায় নিজের ভাইকে জয়ী করতে পারলে তাই করবেন এবং বলবেন, এটা তো আমাদের আইন। আর অ–ইসরাঈলীদের আইনের আওতায় জয়ী করতে পারলে তাই করবেন এবং বলবেন, এটা তো তোমাদের আইন। যদি দু'টো আইনের কোনটার সাহায্যেই ইসরাইলীকে জয়ী করানো সন্তব না হয়, তাহলে যে কোন বাহানাবাজী ও কৌশল অবলম্বন করে ইসরাঈলীকে জয়ী করা যায়, তা তাকে করতে হবে। রাব্বী শামওয়াঈল বলেন ঃ অ-ইসরাঈলীর প্রতিটি ভূলের সুযোগ গ্রহণ করা উচিত। (TALMUDIC MISCELLANY PAUL ISAAC HERSHON, London 1880. Page-37, 220, 221)

৬৫. এর কারণ হচ্ছে, এরা এত বড় বড় এবং কঠিনতম অপরাধ করার পরও মনে করতো, কিয়ামতের দিন তারাই আল্লাহর সবচেয়ে বেশী নৈকট্যলাভের অধিকারী হবে। তাদের প্রতি বর্ধিত হবে আল্লাহর অনুগ্রহ। আর দুনিয়ার জীবনে যে সামান্য গোনাহের দাগ তাদের গায়ে লেগে গেছে, ব্যর্গদের বদৌলতে তাও ধ্য়ে মুছে সাফ করে দেয়া হবে। অথচ আসলে সেখানে তাদের সাথে এর সম্পূর্ণ উল্টা ব্যবহার করা হবে।

৬৬. এর অর্থ যদিও এটাও হতে পারে যে, তারা আল্লাহর কিতাবের অর্থ বিকৃত করে অথবা শব্দ ওলট পালট করে তার অর্থ সম্পূর্ণ উল্টে দেয় তবুও এর আসল অর্থ হচ্ছে, তারা আল্লাহর কিতাব পড়ার সময় তাদের স্বার্থ বা মনগড়া আকীদা–বিশ্বাস ও মতবাদ বিরোধী কোন বিশেষ শব্দকে জিতের নাড়াচাড়ার মাধ্যমে এমনভাবে উচ্চারণ করে যার ফলে তার চেহারা বদল হয়ে যায়। কুরআনের স্বীকৃতি দানকারী আহ্লী কিতাবদের মধ্যেও এর নজীরের অভাব নেই। যেমন নবীর মানুব সম্প্রদায়ভুক্ত হবার বিষয়টি যারা অস্বীকার করে তারা কুরআনের أَنَا بَشُرُ مُثَاكُمُ (অবিশ্যি আমি তোমাদের মতোই একজন মানুষ) আয়াতটি পড়ার সময় 'ইল্লামা' শব্দটিকে ভেঙ্কে "ইনা" "মা" দুই শব্দ করে পড়ে। এর অর্থ হয় ঃ "হে নবী! তুমি বলে দাও, অবিশ্যি আমি মানুষ নই তোমাদের মতো।"

مَاكَانَ لِبَسَّوِانَ يُوْتِيهُ اللهُ الْحِتْبَوَاكُكُرُ وَالنَّبُوَةُ ثُرَّ لِمَا اللهِ وَلَحِنْ حُوْنُوا لِمُ وَلَحِنْ حُوْنُوا لِمَا اللهِ وَلَحِنْ حُوْنُوا لِمَا يَعْدُولُ اللهِ وَلَحِنْ حُوْنُوا لِمَا يَعْدُرُ لَكُونُ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَحِنْ حُوْنُوا وَلَا يَنْ اللهِ وَلَحِنْ حُوْنُ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَحِنْ وَبِهَا حُنْتُرُ تَنْ رَسُونَ وَ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَا يَنْ اللهِ وَلَا يَا اللهِ وَاللّهُ وَلَا يَا اللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

কোন ব্যক্তিকে আল্লাহর কিতাব, হিকমত ও নবুওয়াত দান করবেন আর সে লোকদের বলে বেড়াবে, তোমরা আল্লাহর পরিবর্তে আমার দাস হয়ে যাও, এটা তার জন্য শোভনীয় নয়। সে তো একথাই বলবে, তোমরা খাঁটি রব্বানী<sup>৬৭</sup> হয়ে যাও, যেমন এই কিতাবের দাবী, যা তোমরা পড়ো এবং অন্যদের পড়াও। তারা তোমাদের কখনো বলবে না, ফেরেশতা বা নবীদেরকে তোমাদের রব হিসেবে গ্রহণ করো। তোমরা যখন মুসলিম তখন তোমাদেরকে কুফরীর হুকুম দেয়া একজন নবীর পক্ষে কি সম্ভবং

৬৭. ইহুদীদের সমাজে যারা আলেম পদবাচ্য হতেন, যারা ধর্মীয় পদ ও মর্যাদায় অধিষ্ঠিত থাকতেন, ধর্মীয় ব্যাপারে লোকদের নেতৃত্বদান এবং ইবাদাত প্রতিষ্ঠা ও ধর্মীয় বিধান প্রবর্তন করাই ছিল যাদের কাজ তাদের জন্য রবানী শদটি ব্যবহার করা হতো। যেমন কুরুআনের একস্থানে বলা হয়েছে ঃ

لَو لاَ يَنهِهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالاَحبَارُ عَن قَولِهِمُ الاِثْمَ وَأَكلهِمُ السُّحتَ

(অর্থাৎ তাদের রব্বানী ও আলেমরা তাদেরকে গোনাহের কথা বলতে ও হারাম সম্পদ খেতে বাধা দিতো না কেন?) অনুরূপভাবে খৃষ্টানদের মধ্যে "রব্বানী" এর সমার্থক (Divine) প্রচলন দেখা যায়।

৬৮. দুনিয়ার বিভিন্ন জাতি আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত নবীদের ওপর যেসব মিথ্যা কথা আরোপ করে নিজেদের ধর্মীয় গ্রন্থগুলোর অন্তরভূক্ত করে নিয়েছে এবং যেগুলোর প্রেক্ষিতে নবী বা ফেরেশতারা কোন না কোন দিক দিয়ে ইলাহ ও মাবুদ হিসেবে গণ্য হয়, এখানে তাদের সেই সমস্ত মিথ্যা কথার বিলষ্ঠ ও পূর্ণাংগ প্রতিবাদ জানানো হয়েছে। এই আয়াতে একটি মূলনীতি বর্ণনা করা হয়েছে, বলা হয়েছে ঃ যে শিক্ষা মানুষকে আল্লাহ ছাড়া অন্য কোন সন্তার বন্দেগী ও পূজা–অর্চণায় লিপ্ত করে এবং তাকে আল্লাহর দাসত্বের পর্যায় থেকে খোদায়ীর পর্যায়ে উন্নীত করে, তা কখনো নবীর শিক্ষা হতে পারে

### ৯ রুকু'

শরণ করো, যখন আল্লাহ নবীদের থেকে এই মর্মে অংগীকার নিয়েছিলেন, "আজ আমি তোমাদের কিতাব ও হিকমত দান করেছি, কাল যদি অন্য একজন রসূল এই শিক্ষার সত্যতা ঘোষণা করে তোমাদের কাছে আসে, যা আগে থেকেই তোমাদের কাছে আছে, তাহলে তোমাদের তার প্রতি ঈমান আনতে হবে এবং তাকে সাহায্য করতে হবে।" এই বক্তব্য উপস্থাপন করার পর আল্লাহ জিজ্ঞেস করেন ঃ "তোমরা কি একথার স্বীকৃতি দিছো এবং আমার পক্ষ থেকে অংগীকারের গুরুদায়িত্ব বহন করতে প্রস্তুত আছো?" তারা বললো, হ্যাঁ, আমরা স্বীকার করলাম। আল্লাহ বললেন ঃ "আচ্ছা, তাহলে তোমরা সাক্ষী থাকো এবং আমিও তোমাদের সাথে সাক্ষী থাকলাম, এরপর যারাই এ অংগীকার ভংগ করবে তারাই হবে ফাসেক।"

এখন কি এরা আল্লাহর আনুগত্যের পথ (আল্লাহর দীন) ত্যাগ করে অন্য কোন পথের সন্ধান করছে? অথচ আকাশ ও পৃথিবীর সবকিছুই স্বেচ্ছায় বা অনিচ্ছায় আল্লাহর হুকুমের অনুগত (মুসলিম)<sup>৭১</sup> এবং তাঁরই দিকে সবাইকে ফিরে যেতে হবে।

না। কোন ধর্মীয় গ্রন্থে এ ধরনের বক্তব্য দেখা গেলে সেখানে বিভ্রান্ত লোকেরা এই বিকৃতি ঘটিয়েছে বলে ধরে নিতে হবে।

৬৯. এর অর্থ হচ্ছে এই যে, প্রত্যেক নবীর কাছ থেকে এই মর্মে অংগীকার নেয়া হয়েছে। আর যে অংগীকার নবীর কাছ থেকে নেয়া হয়েছে তা নিসন্দেহে ও অনিবার্যভাবে তাঁর অনুসারীদের ওপরও আরোপিত হয়ে যায়। অংগীকারটি হচ্ছে, যে দীনের প্রচার ও قُلُ إَمَنَّا بِاللهِ وَمَّا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَّا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَّا أُنْزِلَ عَلَى إَبْرُهِيْمَ وَإِسْلِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْاَسْبَاطِ وَمَّا أُوْتِي مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِ مُرَّ لَانْفَرِّقُ بَيْنَ أَمْلٍ مِنْهُمْ رُونَحْنَ لَهُ مُسْلِهُ وَنَ الْأَخِرَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ وَهُو فِي الْأَخِرةِ مِنَ الْخُسِرِينَ

दि नवी! वर्ता : "आग्रता आल्लाश्टर्क मानि, आग्राप्तत ७ भत अवनीर्ग मिक्कारक मानि, हैवताशिम, हैममामेन, हैमशंक, हैराकृव ७ हैराकृव मखानप्तत ७ भत अवनीर्ग मिक्कारक थानि व्यवः भूमा, मेमा ७ अन्यान्य नवीप्ततरक जाप्तत त्रवत भक्क त्यरक यि हिमाग्राज मान कता हम जात ७ भत्र७ मेमान त्राथि। आग्रता जाप्तत मर्प्य भार्थका कित ना<sup>व २</sup> व्यवः आल्लाश्त ह्रकृत्मत अनुगंज (भूमिन्म)।" व आनुगंज (हैमनाम) ह्राज्ञ यि व्यक्ति अन्य रकान भन्निज अवनयन कर्ति जार जात रम भन्निज कथानाह श्रवं कर्ता हरव ना व्यवः आर्थताल रम हरव वार्थं, आमार्श्व ७ विक्विज।

প্রতিষ্ঠার কাজে তোমাদের নিযুক্ত করা হয়েছে সেই একই দীনের প্রচার ও প্রতিষ্ঠার দায়িত্ব দিয়ে আমার পক্ষ থেকে যে নবীকে পাঠানো হবে তার সাথে তোমাদের সহযোগিতা করতে হবে। তার প্রতি কোন হিংসা ও বিছেম পোষণ করবে না। নিজেদেরকে দীনের ইজারাদার মনে করো না। সত্যের বিরোধিতা করবে না। বরং যেখানে যে ব্যক্তিকেই আমার পক্ষ থেকে সত্যের পতাকা উন্তোলন করার দায়িত্বে নিযুক্ত করা হবে সেখানেই তার পতাকাতলে সমবেত হয়ে যাবে।

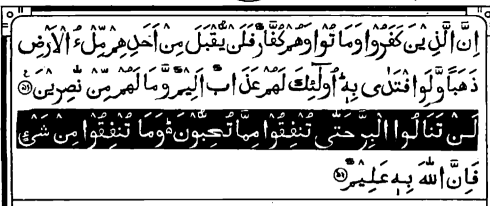
এখানে আরো এতটুকু কথা জেনে নিতে হবে যে, হযরত মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পূর্বে যে নবীই এসেছিলেন তাঁর কাছ থেকে এই অংগীকারই নেয়া হয়েছে। আর এরই ভিত্তিতে প্রত্যেক নবী নিজের উমাতকে তাঁর পরে যে নবী আসবেন তার খবর দিয়েছেন এবং তাঁর সাথে সহযোগিতা করার নির্দেশ দিয়েছেন। কিন্তু হযরত মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছ থেকে এ ধরনের কোন অংগীকার নেয়া হয়েছে এমন কোন কথা কুরআনে ও হাদীসে কোথাও উল্লেখিত হয়নি। অথবা তিনি নিজের উমাতকে পরবর্তীকালে আগমন্কারী কোন নবীর খবর দিয়ে তার প্রতি ঈমান আনার নির্দেশ দিয়ে গেছেন বলে কোন কথাও জানা যায়নি।

৭০. এ বক্তব্যের উদ্দেশ্য হচ্ছে আহ্লি কিতাবদের এই মর্মে সতর্ক করা যে, তোমরা আল্লাহর সাথে কৃত অংগীকার ভংগ করছো এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া كَيْفَ يَهْلِى اللهُ تَوْمًا كَفُرُوا بَعْنَ إِيْهَانِهِمْ وَشَهِلُوْا الْقَلِهِينَ وَاللهُ لايهْلِى الْقُوا الظّلِهِينَ وَاللهُ لايهْلِى الْقُوا الظّلِهِينَ وَاللهُ لايهْلِى الْقُوا الظّلِهِينَ وَاللهُ الْمَاتُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ الْمِلْكَ جَزَا وُهُمْ النَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ خَلْلِ يَنْ فَي وَاللَّهُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ خَلْلِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ خَلْلًا يَكُونُ اللَّهُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ خَلْلًا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِينَ فَ خَلْلًا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ وَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ঈমানের নিয়ামত একবার লাভ করার পর পুনরায় যারা কৃফরীর পথ অবলম্বন করেছে, তাদেরকে আল্লাহ হিদায়াত দান করবেন, এটা কেমন করে সম্ভব হতে পারে? অথচ তারা নিজেরা সাক্ষ দিয়েছে যে, রসূল সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত এবং তার কাছে উদ্জ্বল নিদর্শনসমূহও এসেছে। পত আল্লাহ জালেমদের হিদায়াত দান করেন না। তাদের ওপর আল্লাহ, ফেরেশতা ও সমস্ত মানুষের লানত, এটিই হচ্ছে তাদের জুলুমের সঠিক প্রতিদান। এই অবস্থায় তারা চিরদিন থাকবে। তাদের শাস্তি লঘু করা হবে না এবং তাদের বিরামও দেয়া হবে না। তবে যারা তাওবা করে নিজেদের কর্মনীতির সংশোধন করে নেয় তারা এর হাত থেকে রেহাই পাবে। আল্লাহ ক্ষমাশীল ও করুণাময়। কিন্তু যারা ঈমান আনার পর আবার কৃফরী অবলম্বন করে তারপর নিজেদের কৃফরীর মধ্যে এগিয়ে যেতে থাকে, প্রতিদের তাওবা কবল হবে না। এ ধরনের লোকেরা তো চরম প্রভ্রেট।

সাল্লামকে অস্বীকার ও তাঁর বিরোধিতা করে তোমাদের নবীদের থেকে যে অংগীকার নেয়া হয়েছিল তার বিরুদ্ধাচরণ করছো। কাজেই এখন ডোমরা ফাসেক হয়ে গেছো। অর্থাৎ আল্লাহর আনুগত্যের শিকল কেটে বের হয়ে গেছো।

- ৭১. অর্থাৎ সমগ্র বিশ্ব-জাহান ও বিশ্ব-জাহানের মধ্যে যা কিছু আছে সবার দীন ও জীবন বিধানই হচ্ছে এ ইসলাম। অর্থাৎ আল্লাহর আনুগত্য ও তাঁর দাসত্ব। এখন এই বিশ্ব-জাহানের মধ্যে অবস্থান করে তোমরা ইসলাম ছাড়া আর কোন্ জীবন বিধানের অনুসন্ধান করছো?
- ৭২. অর্থাৎ কোন নবীকে মানবো ও কোন নবীকে মানবো না এবং কোন নবীকে মিথ্যা ও কোন নবীকে সত্য বলবো, এটা আমাদের পদ্ধতি নয়। আমরা হিংসা–বিদ্বেষ ও



निक्ठिञ्जात (कात्म त्रात्था, याता क्रूकती व्यवनम्बन करति । এवः क्रूकतीत व्यवभाग्र कीवन मिर्प्याद्ध, जारमत प्रथा (थरक क्रिज यिन निष्कारक भाखि (थरक वीं जावात क्षम) भाता शृथिवीजारक मार्थ भित्रभूष करत विनिभग्न म्रत्य क्षम करत जाराना जा श्री । य ध्वत्मत्र लाकरमत क्षमा तर्याद्ध यत्व्यामाग्नक भाखि । यवः जाता निष्कारमत क्षमा काम काम व्यवस्था ।

১০ রুকু'

তোমরা নেকী অর্জন করতে পারো না যতক্ষণ না তোমাদের প্রিয় বস্তুগুলো (আল্লাহর পথে) ব্যয় করো।<sup>৭৫</sup> আর তোমরা যা ব্যয় করবে আল্লাহ তা থেকে বেখবর থাকবেন না।

জাহেলী আতান্তরিতা মৃক্ত। দুনিয়ার যেখানেই আল্লাহর যে বান্দাই আল্লাহর পক্ষ থেকে সত্যের পয়গাম এনেছেন আমরা তার সত্যতার সাক্ষ দিয়েছি।

- ৭৩. এখানে আবার সে একই কথার পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে, যা ইতিপূর্বে বারবার বিবৃত করা হয়েছে অর্থাৎ নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের যুগে ইহুদী আলেমরা একথা জানতে পেরেছিল এবং তারা এর সাক্ষ দিয়েছিল যে, মুহামাদ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম সত্য নবী এবং তিনি সেই একই শিক্ষা এনেছেন, যা ইতিপূর্বে অন্যান্য নবীগণও এনেছিলেন। এসব জানার পরও তারা যা কিছু করেছে তা ছিল নিছক বিদ্বেষ, হঠধর্মিতা ও সত্যের সাথে দৃশমনির পুরাতন অভ্যাসের ফল। শত শত বছর থেকে তারা এ অপরাধ করে আসছিল।
- ৭৪. অর্থাৎ কেবল অস্বীকার করেই ক্ষান্ত হয়নি বরং কার্যত তার বিরোধিতা ও তার পথে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করেছে। লোকদের আল্লাহর পথে চলা থেকে বিরত রাখার জন্য সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালিয়েছে। সন্দেহ ও সংশয় সৃষ্টি করেছে এবং বিভ্রান্তি ছড়িয়ে বেড়িয়েছে। মনের মধ্যে দিধার সৃষ্টি করেছে ও কুমন্ত্রণা দিয়েছে এবং নবীর মিশন যাতে কোনক্রমে সফলতার সীমান্তে পৌছতে না পারে সেজন্য সবরক্ষমের চক্রান্ত ও ষড়যন্ত্রের জাল বিস্তার করেছে।
- ৭৫. নেকী, সওয়াব ও পুণ্যের ব্যাপারে তারা যে ভূল ধারণা পোষণ করতো, তা দূর করাই এ বক্তব্যের উদ্দেশ্য। নেকী ও পুণ্য সম্পর্কে তাদের মনে যে ধারণা ছিল তার মধ্যে

كُلُّ الطَّعَا اِكَانَ حِلَّا لِبَنِي اِشْرَائِيلَ اللهَ مَاحَرًّا اِشْرَائِيلَ عَلَى اللهَ مَاحَرًّا اِشْرَائِيلَ عَلَى اللهُ مِنْ قَبْلِ اَنْ التَّوْرِيةُ وَلَى اللهِ الْمَاحَرَّ اللهُ الْمَاحَرَّ اللهُ الْمُولِيةُ وَلَى اللهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْلِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

এসব খাদ্যবস্তু (শরীয়াতে মুহামাদীতে যেগুলো হালাল) বনী ইসরাঈলদের জন্যও হালাল ছিল। १৬ তবে এমন কিছু বস্তু ছিল যেগুলোকে তাওরাত নাযিল হবার পূর্বে বনী ইসরাঈল<sup>9 ন</sup>িজেই নিজের জন্য হারাম করে নিয়েছিল। তাদেরকে বলে দাও, যদি তোমরা (নিজেদের আপত্তির ব্যাপারে) সত্যবাদী হয়ে থাকো, তাহলে তাওরাত নিয়ে এসো এবং তার কোন বাক্য পেশ করো। এরপরও যারা নিজেদের মিথ্যা মনগড়া কথা আল্লাহর প্রতি আরোপ করতে থাকবে তারাই আসলে জালেম। বলে দাও, আল্লাহ যা কিছু বলেছেন, সত্য বলেছেন। কাজেই তোমাদের একাগ্রচিত্তেও একনিষ্ঠভাবে ইবরাহীমের পদ্ধতির অনুসরণ করা উচিত। আর ইবরাহীম শিরককারীদের অন্তরভুক্ত ছিল না। ৭৮

সবচেয়ে উন্নত ধারণাটির চেহারা ছিল নিম্নরূপ ঃ শত শত বছরের ঐতিহ্য ও উত্তরাধিকারের পথ বেয়ে শরীয়াতের যে একটি বিশেষ আনুষ্ঠানিক চেহারা তাদের সমাজে তৈরি হয়ে গিয়েছিল মানুষ নিজের জীবনে পুরোপুরি তার নকলনবিশী করবে। আর তাদের আলেম সমাজ আইনের চুলচেরা বিশ্লেষণের মাধ্যমে যে একটি বড় রকমের আইন ব্যবস্থা গড়ে তুলেছিল জীবনের ছোটখাটো ও খুটিনাটি ব্যাপারগুলোকে দিনরাত বসে বসে তার মানদণ্ডে বিচার করতে থাকবে। ধার্মীকতার এই আবরণের নীচে সাধারণত ইহুদীদের বড় বড় 'ধার্মীকেরা' সংকীর্নতা, লোভ, লালসা, কার্পণ্য, সত্য গোপন করা ও সত্যকে বিক্রি করার দোষগুলো সংগোপনে লুকিয়ে রেখেছিল। ফলে সাধারণ মানুষ তাদেরকে সং ও পণ্যবান মনে করতো। এ বিভ্রান্তি দূর করার জন্য তাদেরকে বলা হচ্ছে ঃ তোমরা যে জিনিসকে কল্যাণ, সততা ও সৎকর্মশীলতা মনে করছো 'সৎলোক' হওয়া তার চেয়ে অনেক বড় ব্যাপার। আল্লাহর প্রতি ভালোবাসাই হচ্ছে নেকীর মূল প্রাণসত্তা। এই ভালোবাসা এমন পর্যায়ে পৌছতে হবে, যার ফলে আল্লাহর সন্তুষ্টির মোকাবিলায় মানুষ দ্নিয়ার কোন জিনিসকেই প্রিয়তর মনে করবে না। যে জিনিসের প্রতি ভালোবাসা মানুষের মনে এমনভাবে প্রাধান্য বিস্তার করে যে, আল্লাহর প্রতি ভালোবাসার জন্য সে তাকে ত্যাগ করতে পারে না, সেটিই হচ্ছে একটি দেবতা। এই দেবতাকে বিসর্জন দিতে ও বিনষ্ট করতে না পারলে নেকীর দুয়ার তার জন্য বন্ধ থাকবে। এই প্রাণসত্তা শৃণ্য হবার পর নেকী

إِنَّ أُوَّلَ بَيْبٍ وَّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّنِ عَ بِبَكَّةَ مَبْرَكَاوَّهُنَّ عَلَا لَالْمِيْنَ ﴿ وَلَهِ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ﴿ وَلَهِ عَلَى الْمِنَا وَلِهِ عَلَى الْمَا مِيْرَا لَا مَنْ الْمِنَا وَلِهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْبِ مِنِ اسْتَطَاعَ الْيَدِ سَبِيْلًا وَمَنْ حَفَّو فَانَّ اللهَ عَنْ الْعَلَمِيْنَ ﴿ وَمَنْ حَفَّو فَانَ اللهَ عَنْ الْعَلَمِيْنَ ﴿ وَمَنْ حَفَّو وَاللهِ مَا الْعَمَلُونَ ﴾ فَلَا مَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللهُ قَوْلَ الْمُ مَا تَعْمَلُونَ ﴾

निमत्मरः पान्त्वत छन्। मर्वथथप त्य रेवामाण गृरिः निर्मिण रहा त्मिः प्रकार खरिश्च। जात्क कन्णान ७ वत्रकण मान कता रहा छिन ववः मध्य विश्ववाभीत छन्। रिमाशात्वत त्कत्म भित्रनेण कता रहा छिन। पे जात प्रत्या तहा मृम्भिः निमर्भनम् रे विश्ववाभीत रेवामात्वत स्वान। खात जात खरस् रह्म वरे त्य, त्य जात प्रत्य भरतः रेवामात्वत स्वान। खात जात खरस् रह्म वरे त्य, त्य जात प्रत्य भरतः करतः, ति निर्माणाः करतः हान। स्वान करतः प्रति व्यान वर्षः वर्षः मान्त्वत प्रयान वर्षः वर्षः मान्त्वत प्रयान वर्षः वर्षः

বলো, হে আহলি কিতাব। তোমরা কেন আল্লাহর কথা মানতে অস্বীকার করছো? তোমরা যেসব কাজ কারবার করছো, আল্লাহ তা সবই দেখছেন।

নিছক বাহ্যিক আচার অনুষ্ঠান ভিত্তিক ধার্মিকতায় পরিণত হয় এবং তাকে তথন এমন একটি চকচকে তেলের সাথে তুলনা করা যায়, যা একটি ঘূণে ধরা কাঠের গায়ে লাগিয়ে দেয়া হয়েছে। এ ধরনের তেল চকচকে কাঠ দেখে মানুষ বিভ্রান্ত হতে পারে, আল্লাহ নয়।

় ৭৬ ইহদী আলেমরা কুরআন ও মৃহাম্মাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের শিক্ষার বিরুদ্ধে যখন কোন নীতিগত আপত্তি জানাতে পারলো না কোরণ যেসব বিষয়ের ওপর দীনের তিত্তি স্থাপিত ছিল, তার ব্যাপারে পূর্ববর্তী নবীদের শিক্ষা ও মৃহাম্মাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের শিক্ষার মধ্যে সামান্য চূল পরিমাণ পার্থক্যও ছিল না) তখন তারা ফিকাহ্ তিত্তিক আপত্তি উথাপন করতে লাগলো। এ প্রসংগে তারা এই বলে আপত্তি জানালো—আপনি পানাহার সামগ্রীর মধ্যে এমন কিছুকে হালাল গণ্য করেছেন, যা পূর্ববর্তী নবীদের সময় থেকে হারাম হিসেবে গণ্য হয়ে আসছে। এখানে এই আপত্তিটির জবাব দেয়া হয়েছে।

৭৭. ইসরাঈল বলতে যদি এখানে বনী ইসরাঈল বুঝানো হয়ে থাকে, তাহলে এর অর্থ হবে, তাওরাত নাযিল হবার পূর্বে বনী ইসরাঈলরা কিছু জিনিস নিছক প্রথাগতভাবে

قُلْ يَاهُلُ الْحِتْ لِرَ تُصُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ مَنْ اَمَنَ تَبْعُونَهَا عِوَجًا وَانْتُر شُهَدَاءُ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَانَّهُمَا اللهِ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَا يُهَا اللهِ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَا يُهَا اللهِ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَا يَهُا فِلْ اللهِ وَعَيْفَ الْمُحَوْدُ وَكُنُ اللهِ وَعَيْفَ تَحْفُرُونَ وَانْتُرْ تُثَلَى عَلَيْكُمْ اللهِ وَفَيْكُمْ رَسُولُهُ وَصَيْفَ تَحْفُرُونَ وَانْتُمْ تُعْمَلُونَ وَانْتُمْ تُعْمَرُ وَاللهِ فَقَلْ هُرِي إِلَى مِرَاطٍ مُّسْتَقِيرٍ ﴿ وَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَمِمُ اللهِ فَقَلْ هُرِي إِلَى مِرَاطٍ مُّسْتَقِيرٍ ﴿

বলো, হে আহলি কিতাব। তোমরা এ কেমন কর্মনীতি অবলম্বন করেছো, যে ব্যক্তি আল্লাহর কথা মানে তাকে তোমরা আল্লাহর পথ থেকে বিরত রাখো এবং সে যেন বাকা পথে চলে এই কামনা করে থাকো? অথচ তোমরা নিজেরাই তার (সত্য পথাশ্রয়ী হবার) সাক্ষী। তোমরা যা কিছু করছো সে সম্পর্কে আল্লাহ গাফিল নন।

द ঈমানদারগণ। যদি তোমরা এই আহলি কিতাবদের মধ্য থেকে একটি দলের কথা মানো, তাহলে তারা তোমাদের ঈমান থেকে কৃফরীর দিকে ফিরিয়ে নিয়ে যাবে। তোমাদের জন্যে কৃফরীর দিকে ফিরে যাবার এখন আর কোন্ সুযোগটি আছে, যখন তোমাদের শুনানো হচ্ছে আল্লাহর আয়াত এবং তোমাদের মধ্যে রয়েছে আল্লাহর রসূল? যে ব্যক্তি আল্লাহকে মজবুতভাবে আঁকড়ে ধরবে, সে অবশ্যি সত্য সঠিক পথ লাভ করবে।

নিজেদের জন্য হারাম করে নিয়েছিল। আর একথায় যদি হযরত ইয়াকুব আলাইহিস সালামকে বুঝানো হয়ে থাকে তাহলে এর অর্থ হবে, নিজের প্রকৃতিগত অপছন্দ অথবা কোন রোগের কারণে তিনি কোন কোন জিনিস পরিহার করেছিলেন এবং পরবর্তীকালে তাঁর সন্তানরা সেগুলো নিষিদ্ধ মনে করে নিয়েছিল। এ শেষোক্ত বক্তব্যটি বেশী প্রচলিত। পরবর্তী আয়াত থেকে পরিষ্কার বুঝা যায়, বাইবেলে উট ও খরগোশ হারাম হবার যে বিধান লিখিত হয়েছে তা মূল তাওরাতের বিধান নয়। বরং ইহুদী আলেমরাই পরবর্তীকালে এ বিধান কিতাবের অন্তরভুক্ত করেছিল। (বিস্তারিত আলোচনার জন্য দেখুন সূরা আন'আম–এর ১২২ টীকা)

৭৮. এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা ফিকাহর এ সমস্ত খুঁটিনাটি বিষয়ের বিতর্ক আলোচনায় জড়িয়ে পড়েছো, অথচ এক আল্লাহর বন্দেগী করাই হচ্ছে দীনের ভিত্তি। আর এ ভিত্তিকে বাদ দিয়ে তোমরা শিরকের পুতিগন্ধময় আবর্জনা গায়ে মেখে চলছো। আবার এখন

يَايُّهَا الَّذِينَ امَّنُوااتَّقُوااللهَ حَقَّتَةِ وَلَا تَهُوتُنَّ الَّا وَانْتُر مُّلُوُونَ وَاعْتَصِهُوابِحَبْلِ اللهِ جَبِيْعَاوَّلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوانِعَهَ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ الْأَوْبِكُمْ فَاصَابُحْتُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ الْأَوْبِكُمْ فَاصَابُحْتُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ الْمُعَامِّ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ الله لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ الله لَكُمْ الْمِنْ الله لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ الْمِنْ اللهُ لَكُمْ اللّهُ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

### ১১ রুকু'

হে ঈমানদারগণ। তোমরা যথাযথভাবে আল্লাহকে ভয় করো। মুসলিম থাকা অবস্থায় ছাড়া যেন তোমাদের মৃত্যু না হয়। <sup>৮২</sup> তোমরা সবাই মিলে আল্লাহর রক্জু <sup>৮৩</sup> মজবৃতভাবে আঁকড়ে ধরো এবং দলাদিন করো না। আল্লাহ তোমাদের প্রতি যে অনুগ্রহ করেছেন সে কথা শ্বরণ রেখো। তোমরা ছিলে পরস্পরের শক্র। তিনি তোমাদের হৃদয়গুলো জুড়ে দিয়েছেন। ফলে তাঁর অনুগ্রহ ও মেহেরবানীতে তোমরা ভাই ভাই হয়ে গেছো। তোমরা একটি অগ্রিকৃণ্ডের কিনারে দাঁড়িয়ে ছিলে। আল্লাহ সেখান থেকে তোমাদের বাঁচিয়ে নিয়েছেন। <sup>৮৪</sup> এভাবেই আল্লাহ তাঁর নির্দশনসমূহ তোমাদের সামনে সুস্পষ্ট করে তুলেন। হয়তো এই নিদর্শনগুলোর মাধ্যমে তোমরা নিজেদের কল্যাণের সোজা সরল পথ দেখতে পাবে।

ফিকাহর বিষয় নিয়ে বিতর্কে লিপ্ত হচ্ছো। অথচ এগুলো আইনের অহেতৃক চুলচেরা বিশ্লেষণের মাধ্যমে তোমাদের উলামা সম্প্রদায়ের নিজেদের তৈরী। অধপতনের বিগত শতাব্দীগুলোতে আসল ইবরাহিমী মিল্লাত থেকে সরে গিয়ে তারা এগুলো তৈরী করেছিল।

৭৯. ইহুদীদের দ্বিতীয় আপন্তি ছিল এই—তোমরা বাইত্ল মাকদিসকে বাদ দিয়ে কাবাকে কিবলাহ হিসেবে গ্রহণ করেছো কেন? অথচ এ বাইত্ল মাকদিসই ছিল পূর্ববর্তী নবীদের কিবলাহ। সূরা বাকারায় এ আপন্তির জবাব দেয়া হয়েছে। কিন্তু ইহুদীরা এরপরও নিজেদের আপন্তির ওপর জাের দিয়ে আসছিল। তাই এখানে আবার এর জবাব দেয়া হয়েছে। বাইত্ল মাকদিস সম্পর্কে বাইবেল নিজেই সাক্ষ দিছে যে, হযরত মূসা আলাইহিস সালামের সাড়ে চারশাে বছর পর হযরত সূলাইমান আলাইহিস সালাম এটি নির্মাণ করেছিলেন। (১ –রাজাবলী, ৬ ঃ ১) আর হযরত সূলাইমানের (আ) আমলেই এটি তাওহীদবাদীদের কিবলাহ গণ্য হয়। (১ –রাজাবলী, ৮ ঃ ২৯ – ৩০) বিপরীত পক্ষে সমগ্র আরববাসীর একযােগে সুদীর্ঘকালীন ধারাবাহিক বর্ণনায় একথা প্রমাণিত যে, কাবা নির্মাণ করেছিলেন হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম। তিনি হযরত মূসার (আ) আট নয়শাে

বছর আগে এ দুনিয়া থেকে বিদায় নিয়েছিলেন। কাজেই কাবার অগ্রবর্তী অবস্থান ও নির্মাণ সন্দেহাতীতভাবে সত্য।

৮০. অর্থাৎ এর মধ্যে কিছু সৃস্পষ্ট আলামত পাওয়া যায়, যা থেকে একথা প্রমাণ হয় যে, এ ঘরটি আল্লাহর কাছে গৃহীত হয়েছে এবং আল্লাহ একে নিজের ঘর হিসেবে পছন্দ করে নিয়েছেন। ধৃ ধৃ মরুর বৃকে এ ঘরটি তৈরী করা হয়। তারপর মহান আল্লাহ এর আশপাশের অধিবাসীদের আহার্য সরবরাহের চমৎকার ব্যবস্থা করে দিয়েছেন। জাহেলিয়াতের কারণে আড়াই হাজার বছর পর্যন্ত সমগ্র আরব ভৃথতে চরম অশান্তি ও নিরাপত্তা হীনতা বিরাজ করছিল। কিন্তু এই বিপর্যয়ে পরিপূর্ণ দেশটিতে একমাত্র কাবাঘর ও তার আশপাশের এলাকাটি এমন ছিল যেখানে শান্তি ও নিরাপত্তা পূর্ণরূপে প্রতিষ্ঠিত ছিল। বরং এই কাবার বদৌলতেই সমগ্র দেশটি বছরে চার মাস শান্তি ও নিরাপত্তা ভোগ করতো। তারপর এই মাত্র অর্ধ শতাব্দী আগে সবাই প্রত্যক্ষ করেছিল কাবা আক্রমণকারী আবরাহার সেনাবাহিনী কিভাবে আল্লাহর রোষানলে পুড়ে ছাই হয়ে গিয়েছিল। সে সময়ের আরবের শিশু–বৃদ্ধ–যুবক সবাই এ ঘটনা জানতো। এ ঘটনার প্রত্যক্ষদর্শী সাক্ষীরাও কুরআন নাযিলের সময় জীবিত ছিল।

৮১. এ ঘরটির মর্যাদা এমনভাবে প্রতিষ্ঠিত ছিল যে, মারাত্মক প্রাণঘাতী শক্রকে এখানে ঘোরাফেরা করতে দেখেও শক্রর রক্তে হাত রঞ্জিত করার আকাংখা পোষণকারী ব্যক্তিরা পরস্পরের ওপর হাত ওঠাবার সাহস করতো না।

৮২. অর্থাৎ মৃত্যুর পূর্ব মৃহূর্ত পর্যন্ত আল্লাহর প্রতি অনুগ্রহ ও বিশ্বন্ত থাকো।

৮৩. জাল্লাহর রজ্জু বলতে তাঁর দীনকে বুঝানো ইয়েছে। জাল্লাহর দীনকে রজ্জুর সাথে তুলনা করার কারণ হচ্ছে এই যে, এটিই এমন একটি সম্পর্ক, যা একদিকে জাল্লাহর সাথে ঈমানদারদের সম্পর্ক জুড়ে দেয় এবং জন্যদিকে সমস্ত ঈমানদারদেরকে পরস্পরের সাথে মিলিয়ে এক জামায়াত বদ্ধ করে। এই রজ্জুকে মজবুতভাবে আঁকড়ে ধরার মানে হচ্ছে, মুসলমানরা "দীন"—কেই আসল গুরুত্বের অধিকারী মনে করবে, তার ব্যাপারেই আগ্রহ পোষণ করবে, তাকে প্রতিষ্ঠিত করার জন্য প্রচেষ্টা চালাবে এবং তারই থেদমত করার জন্য পরস্পরের সাথে সহযোগিতা করবে। যেখানেই মুসলমানরা দীনের মৌলিক শিক্ষা ও দীন প্রতিষ্ঠার লক্ষ থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়বে এবং তাদের সমগ্র দৃষ্টি ও আগ্রহ ছোটখাট ও খুটিনাটি বিষয়ের প্রতি আকৃষ্ট হবে সেখানেই জনিবার্যভাবে তাদের মধ্যে সে একই প্রকারের দলাদলি ও মতবিরোধ দেখা দেবে, যা ইতিপূর্বে বিভিন্ন নবীর উমাতদেরকে তাদের আসল জীবন লক্ষ্য থেকে বিচ্যুত করে দুনিয়া ও আথেরাতের লাঞ্ছনার আবর্তে নিক্ষেপ করেছিল।

ি ৮৪. ইসলামের আগমনের পূর্বে আরববাসীরা যেসব ভয়াবহ অবস্থার সম্থীন হয়েছিল, এখানে সেদিকেই ইণ্ডাত করা হয়েছে। বিভিন্ন গোত্রের মধ্যে পারস্পরিক শক্রতা, কথায় কথায় ঝগড়া বিবাদ এবং রাতদিন মারামারি, কাটাকাটি, হানাহানি ও যুদ্ধ-বিগ্রহের কারণে সমগ্র আরব জাতিই ধ্বংসের কবলে নিক্ষিপ্ত হয়েছিল। এই আগুনে وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ اللَّهِ الْمُورَةِ وَالْوَلِئُكَ هُرُ الْمُفْلِدُونَ وَلَا تَحُونُواْ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُر وَيُامُونَ وَلَا تَحُونُواْ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْلِحُونَ وَلَا تَحُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَقُواْ مِنْ بَعْلِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِنْتُ وَالْوَلِئِكَ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَقُواْ مِنْ بَعْلِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِنْتُ وَالْوَلِئِكَ لَكَ لَكَ الْبَيْنَ وَهُوهٌ وَ تَسُودُ وَجُوهٌ وَ تَسُودُ وَجُوهٌ وَ تَسُودُ وَجُوهٌ وَ يَكُونُوا الْبَلِكَ الْمَهُمُ عَنَا اللَّهِ مَا جَاءَهُمُ الْمَؤْدُونُ وَوَالْمُونَا اللَّهِ مَنْ وَكُونُوا الْعَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ مُورُولًا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

তোমাদের মধ্যে এমন কিছু লোক অবশ্যি থাকতে হবে, যারা নেকী ও সংকর্মশীলতার দিকে আহবান জানাবে, ভালো কাজের নির্দেশ দেবে ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখবে। যারা এ দায়িত্ব পালন করবে তারাই সফলকাম হবে। তোমরা যেন তাদের মতো হয়ে যেয়ো না, যারা বিভিন্ন দলে বিভক্ত হয়ে গেছে এবং সুস্পষ্ট ও প্রকাশ্য হিদায়াত পাওয়ার পরও মতবিরোধে লিপ্ত হয়েছে। দও যারা এ নীতি অবলম্বন করেছে তারা সেদিন কঠিন শান্তি পাবে যেদিন কিছু লোকের মুখ উচ্জ্বল হয়ে উঠবে এবং কিছু লোকের মুখ কালো হয়ে যাবে। তাদেরকে বলা হবে, ঈমানের নিয়ামত লাভ করার পরও তোমরা কৃফরী নীতি অবলম্বন করলে? ঠিক আছে, তাহলে এখন এই নিয়ামত অস্বীকৃতির বিনিময়ে আ্যাবের স্বাদগ্রহণ করো। আর যাদের চেহারা উচ্জ্বল হবে, তারা আল্লাহর রহমতের আ্রয় লাভ করবে এবং চিরকাল তারা এই অবস্থায় থাকবে। এগুলো আল্লাহর বাণী, তোমাকে যথাযথভাবে গুনিয়ে যাচ্ছি। কারণ দুনিয়াবাসীদের প্রতি জুলুম করার কোন এরাদা আল্লাহর নেই। দেই। আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশের সমস্ত জিনিসের মালিক এবং সমস্ত বিষয় আল্লাহর দরবারে পেশ হয়।

# ১২ রুকু'

वर्षन তোমরাই দুনিয়ায় সর্বোত্তম দল। তোমাদের কর্মক্ষেত্রে জানা হয়েছে মানুষের হিদায়াত ও সংস্কার সাধনের জন্য। ৮৮ তোমরা নেকীর হুকুম দিয়ে থাকো, দুকুতি থেকে বিরত রাখো এবং জাল্লাহর প্রতি ঈমান জানো। এই জাহলি কিতাবরা ক্রি ঈমান জানলে তাদের জন্যই ভালো হতো। যদিও তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক ঈমানদার পাওয়া যায় ; কিছু তাদের অধিকাংশই নাফরমান। এরা তোমাদের কোন ক্ষতি করতে পারে না। বড় জোর কিছু কট্ট দিতে পারে। এরা তোমাদের সাথে যুদ্ধ করলে পৃষ্ঠ প্রদর্শন করবে তারপর এমনি জসহায় হয়ে পড়বে যে কোথাও খেকে কোন সাহায়্য পাবে না। এদের য়েখানেই পাওয়া গেছে সেখানেই এদের ওপর লাঞ্ছনার মার পড়েছে। তবে কোথাও জাল্লাহর দায়িত্বে বা মানুষের দায়িত্বে কিছু জায়য় মিলে গেলে তা জবিশ্য ভিল্ল কথা, ৯০ জাল্লাহর গয়ব এদেরকে থিরে ফেলেছে। এদের ওপর মুখাপেক্ষিতা ও পরাজয় চাপিয়ে দেয়া হয়েছে। জার এসব কিছুর কারণ হচ্ছে এই য়ে, এরা জাল্লাহর জায়াত জন্বীকার করতে থেকেছে এবং নবীদেরকে জন্যায়ভাবে হত্যা করেছে। এসব হচ্ছে এদের নাফরমানি ও বাড়াবাড়ির পরিণাম।

পুড়ে ভন্মীভূত হওয়া থেকে ইসলামই তাদেরকে রক্ষা করেছিল। এই আয়াত নাযিল হওয়ার তিন চার বছর আগেই মদীনার লোকেরা ইসলাম গ্রহণ করেছিল। ইসলামের এ জীবন্ত অবদান তারা স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করছিল। তারা দেখছিল ঃ আওস ও খাযরাজ দু'টি গোত্রে বছরের পর বছর থেকে শক্রুতা চলে আসছিল। তারা ছিল পরস্পরের রক্ত পিপাসৃ। ইসলামের বদৌলতে তারা পরস্পর মিলে মিশে একাকার হয়ে গিয়েছিল। এই গোত্র দু'টি মক্কা থেকে আগত মুহাজিরদের সাথে এমন নজীর বিহীন ত্যাগ ও প্রীতিপূর্ণ ব্যবহার করছিল, যা সাধারণত একই পরিবারের লোকদের নিজেদের মধ্যে করতে দেখা যায় না।

৮৫. অর্থাৎ যদি তোমাদের সত্যিকার চোখ থেকে থাকে, তাহলে এই আলামতগুলো দেখে তোমরা নিজেরাই আন্দাজ করতে পারবে, কিসে তোমাদের কল্যাণ—এই দীনকে মজবৃতভাবে আঁকড়ে ধরার মধ্যে, না একে পরিত্যাগ করে আবার তোমাদের সেই পূর্বের অবস্থায় ফিরে যাওয়ার মধ্যে? তোমাদের আসল কল্যাণকামী কে—আল্লাহ ও তাঁর রস্ল, না সেই ইহুদী, মুশরিক ও মুনাফিক, যারা তোমাদের আগের অবস্থায় ফিরিয়ে নিয়ে যেতে চাইছে?

৮৬. এখানে পূর্ববর্তী নবীদের এমন সব উন্মাতের প্রতি ইণ্ডগত করা হয়েছে, যারা সত্য দীনের সরল ও সুম্পষ্ট শিক্ষা লাভ করেছিল। কিন্তু কিছুদিন অতিবাহিত হবার পর দীনের মৌল বিষয়গুলো পরিত্যাগ করে দীনের সাথে সম্পর্কবিহীন গৌণ ও অপ্রয়োজনীয় খুটিনাটি বিষয়াবলীর ভিত্তিতে নিজেদেরকে একটি আলাদা ধর্মীয় সম্প্রদায় হিসেবে গড়ে তুলতে শুরু করে দিয়েছিল। তারপর অবান্তর ও আজেবাজে কথা নিয়ে এমনভাবে কলহে লিপ্ত হয়ে পড়েছিল যে, আল্লাহ তাদের ওপর যে দায়িত্বের বোঝা চাপিয়ে দিয়েছিলেন তার কথাই তারা ভুলে গিয়েছিল এবং বিশ্বাস ও নৈতিকতার যেসব মূলনীতির ওপর আসলে মানুষের সাফল্য ও কল্যাণের ভিত্তি স্থাপিত হয়েছে, তার প্রতি কোন আগ্রহই তাদের ছিল না।

৮৭. অর্থাৎ যেহেতৃ আল্লাহ দৃনিয়াবাসীদের প্রতি কোন জ্লুম করতে চান না তাই তিনি তাদেরকে সোজা পথ দেখিয়ে দিচ্ছেন। আবার শেষ পর্যন্ত কোন্ কোন্ বিষয়ে তাদেরকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে সে কথাও পূর্বাহেন্ই জানিয়ে দিচ্ছেন। এরপরও যারা বাঁকা পথ ধরবে এবং নিজেদের ভ্রান্ত কর্মপদ্ধতি পরিহার করবে না, তারা আসলে নিজেরাই নিজেদের ওপর জ্লুম করবে।

৮৮. ইতিপূর্বে সূরা বাকারার ১৭ রুক্'তে যে কথা বলা হয়েছিল এখানেও সেই একই বিষয়বস্তুর অবতারণা করা হয়েছে। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের অনুসারীদের বলা হচ্ছে, নিজেদের অযোগ্যতার কারণে বনী ইসরাঈলদেরকে দুনিয়ার নেতৃত্ব ও পথপ্রদর্শনের যে আসন থেকে বিচ্যুত করা হয়েছে সেখানে এখন তোমাদেরকে বসিয়ে দেয়া হয়েছে। কারণ নৈতিক চরিত্র ও কার্যকলাপের দিক দিয়ে এখন তোমরাই দুনিয়ায় সর্বোত্তম মানব গোষ্ঠী। সৎ ও ন্যায়নিষ্ঠ নেতৃত্বের জন্য যেসব গুণাবলীর প্রয়োজন সেগুলো তোমাদের মধ্যে সৃষ্টি হয়ে গেছে। অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে ন্যায় ও সৎবৃত্তির প্রতিষ্ঠা এবং অন্যায় ও অসৎবৃত্তির মূলোৎপাটন করার মনোভাব ও কর্মস্পৃহা সৃষ্টি হয়ে গেছে। আর এই সংগে তোমরা এক ও লা–শরীক আল্লাহকেও বিশাসগত দিক দিয়ে এবং কার্যতও নিজেদের ইলাহ, রব ও সর্বময় প্রভূ বলে শ্বীকার করে নিয়েছো। কাজেই এ কাজের

الْيُسُواسُوا سَوَاءً مِن اَهُلِ الْكِتْبِ اللهِ وَالْيُوا الْاخِرِ وَيَامُرُونَ اللهِ وَالْيُوا الْاخِرِ وَيَامُرُونَ اللهِ وَالْيُوا الْاخِرِ وَيَامُرُونَ اللهِ وَالْيُوا الْاخِرِ وَيَامُرُونَ فِي اللهِ وَالْيُوا الْاخِرِ وَيَامُرُونَ فِي اللهِ وَالْيُوا اللهِ وَالْيُوا اللهِ وَالْيُوا اللهِ وَالْيُوا اللهِ وَالْيُونَ فِي الْخَيْرُونَ وَيَامُرُونَ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْلُ وَلَا لَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَاللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَامُ الللّهُ عَلَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

किलु ममस्र षाद्यनि किठाव এक धतरात नयः। এদের মধ্যে किছু লোক রয়েছে मত্য পথের ওপর প্রতিষ্ঠিত। তারা রাতে আল্লাহর আয়াত পাঠ করে এবং তাঁর সামনে সিজদানত হয়। আল্লাহ ও আখেরাতের দিনের প্রতি ঈমান রাখে। সৎকাজের নির্দেশ দেয়, অসৎকাজ থেকে বিরত রাখে এবং কল্যাণ ও নেকীর কাজে তৎপর থাকে। এরা সৎলোক। এরা যে সৎকাজই করবে তার অমর্যাদা করা হবে না। আল্লাহ মুন্তাকীদেরকে খুব ভালোভাবেই জানেন। আর যারা কুফরীনীতি অবলম্বন করেছে, আল্লাহর মোকাবিলায় তাদের ধন–সম্পদ কোন কাজে লাগবে না এবং তাদের সন্তান–সন্ততিও। তারা তো আগুনের মধ্যে প্রবেশ করবে এবং সেখানেই তারা থাকবে চিরকাল।

দায়িত্ব এখন তোমাদের মাথায় চাপিয়ে দেয়া হয়েছে। তোমরা নিজেদের দায়িত্ব অনুধাবন করো~এবং তোমাদের পূর্ববর্তীরা যেসব ভূল করে গেছে তা থেকে নিজেদেরকে দূরে রাখো। (সূরা বাকারার ১২৩ ও ১৪৪ টীকাও দেখুন)

৮৯. এখানে আহুলি কিতাব বলতে বনী ইসরাঈলকে বুঝানো হয়েছে।

৯০. অর্থাৎ দুনিয়ার কোথাও যদি তারা কিছুটা শান্তি ও নিরাপত্তা লাভ করে থাকে। তাহলে তা তাদের নিজেদের ক্ষমতা বলে অর্জিত হয়নি বরং অন্যের সহায়তা ও অনুগ্রহের ফল। কোথাও কোন মুসলিম সরকার আল্লাহর নামে তাদেরকে নিরাপত্তা দান করেছে। এতাবে কোন কোন মুসলিম সরকার নিজস্বভাবে তাদেরকে সহায়তা দান করেছে। এতাবে কোন কোন সময় দুনিয়ার কোথাও তারা শক্তিশালী হবার সুযোগও লাভ করেছে।

مَثُلُمَا يُنْفِقُونَ فِي هَٰنِ الْحَيْوةِ النَّنْيَا كَمَثَلِ رِيْمِ فِيهَا مِرْ اللهُ ا

তারা তাদের এই দুনিয়ার জীবনে যা কিছু ব্যয় করছে তার উপমা হচ্ছে এমন বাতাস যার মধ্যে আছে তৃষার কণা। যারা নিজেদের ওপর জুলুম করেছে তাদের শস্যক্ষেতের ওপর দিয়ে এই বাতাস প্রবাহিত হয় এবং তাকে ধ্বংস করে দেয়। ৯১ আল্লাহ তাদের ওপর জুলুম করেননি। বরং প্রকৃতপক্ষে এরা নিজেরাই নিজেদের ওপর জুলুম করেছে।

(२ ঈमानमात्राप। তোমাদের নিজেদের জামায়াতের লোকদের ছাড়া অন্য কাউকে তোমাদের গোপন কথার সাক্ষী করো না। তারা তোমাদের দুঃসময়ের সুযোগ গ্রহণ করতে কুঠিত হয় না। <sup>১২</sup> যা তোমাদের ক্ষতি করে তাই তাদের কাছে প্রিয়। তাদের মনের হিংসা ও বিদ্বেষ তাদের মুখ থেকে ঝরে পড়ে এবং যা কিছু তারা নিজেদের বুকের মধ্যে দুকিয়ে রেখেছে তা এর চাইতেও মারাত্মক। আমি তোমাদের পরিষ্কার হিদায়াত দান করেছি। তবে যদি তোমরা বুদ্ধিমান হও তোহলে তাদের সাথে সম্পর্ক রাখার বাাপারে সতর্কতা অবলম্বন করবে।।

কিন্তু তাও নিচ্ছের বাছ বলে নয়, বরং নিছক অপরের অনুগ্রহে তথা পরের ধনে পোদ্দারী করার মতো।

৯১. এই উপমাটিতে শস্যক্ষেত মানে হচ্ছে জীবন ক্ষেত্র। আখেরাতে মানুষকে তার এই জীবনক্ষেতের ফসল কাটতে হবে। বাতাস বলতে মানুষের বাহ্যিক কল্যাণাকাংখাকে বুঝানো হয়েছে। যার ভিস্তিতে কাফেরেরা জনকল্যাণমূলক কাজ এবং দান খ্য়রাত ইত্যাদিতে অর্থ ব্যয় করে থাকে। আর তৃষারকণা হচ্ছে, সঠিক ঈমান ও আল্লাহর বিধান অনুসৃতির অভাব, যার ফলে তাদের সমগ্র জীবন মিখ্যায় পর্যবসিত হয়। এ উপমাটির সাহায্যে আল্লাহ একথা বলতে চাচ্ছেন যে, শস্যক্ষেতের পরিচর্যার ক্ষেত্রে বাতাস যেমন উপকারী তেমনি আবার এই বাতাসের মধ্যে যদি তৃষারকণা থাকে তাহলে তা

•

مَانَتُمْ اُولاً وَتُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتْبِ
كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا الْمَنَا فَيْ وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلَ
مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللهُ عَلِيْمَ بِنَا إِنَّ اللهُ كُورِ فِي الْعَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ وَلَيْ تُعْبُونَ مُورُوا وَتَتَقُوا لا يَضُرُّ كُرْكُيْلُ هُمْ شَيْئًا وَإِنَّ اللهُ بِهَا وَإِنْ تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا لا يَضُرُّ كُرْكَيْلُ هُمْ شَيْئًا وَإِنَّ اللهُ بِهَا يَعْبُلُونَ مُحِيْطً فَي

তোমরা তাদেরকে ভালোবাসো কিন্তু তারা তোমাদেরকে ভালোবাসে না অথচ তোমরা সমস্ত আসমানী কিতাবকে মানো। তি তারা তোমাদের সাথে মিলিত হলে বলে, আমরাও (তোমাদের রস্ল ও কিতাবকে) মেনে নিয়েছি। কিন্তু তোমাদের থেকে আলাদা হয়ে যাবার পর তোমাদের বিরুদ্ধে তাদের ক্রোধ ও আক্রোশ এতবেশী বেড়ে যায় যে, তারা নিজেদের আঙুল কামড়াতে থাকে। তাদেরকে বলে দাও, নিজেদের ক্রোধ ও আক্রোশে তোমরা নিজেরাই জ্বলে পুড়ে মরো। আল্লাহ মনের গোপন কথাও জানেন। তোমাদের ভালো হলে তাদের খারাপ লাগে এবং তোমাদের ওপর কোন বিপদ এলে তারা খুশী হয়। তোমরা যদি সবর করো এবং আল্লাহকে ভয় করে কাজ করতে থাকো, তাহলে তোমাদের বিরুদ্ধে তাদের কোন কৌশল কার্যকর হতে পারে না। তারা যা কিছু করছে আল্লাহ তা চতুর্দিক থেকে বেট্টন করে আছেন।

শস্যক্ষেতকে সবৃদ্ধ শ্যামল করার পরিবর্তে ধ্বংস করে দেয়। ঠিক তেমনি দান-খয়রাত যদিও মানুষের আখেরাতের ক্ষেতের পরিচর্যা করে কিন্তু তার মধ্যে কৃফরীর বিষ মিশ্রিত থাকলে তা লাভন্ধনক হবার পরিবর্তে মানুষের জন্য ক্ষতিকর হয়ে দাঁড়ায়। একথা সৃস্পষ্ট যে, মানুষের মালিক হচ্ছেন আল্লাহ এবং মানুষ যে ধন-সম্পদ ব্যয় করছে তার মালিকও আল্লাহ। এখন যদি আল্লাহর এই দাস তার মালিকের সার্বভৌম কর্তৃত্ব স্বীকার না করে অথবা তাঁর বন্দেগীর সাথে আর কারো অবৈধ বন্দেগী শরীক করে এবং আল্লাহ প্রদন্ত সম্পদ ব্যয় করে ও তাঁর রাজ্যের মধ্যে চলাফেরা ও বিভিন্ন কাজ কারবার করে তাঁর আইন ও বিধানের আনুগত্য না করে, তাহলে প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত তার এ সমস্ত কাজ অপরাধে পরিণত হয়। প্রতিদান-পাওয়া তো দূরের কথা বরং এই সমস্ত অপরাধ তার বিরুদ্ধে ফৌজদারী মামলা দায়ের করার ভিত্তি সরবরাহ করে। তার দান খ্যুরাতের দৃষ্টান্ত

# وَ إِذْ غَلَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِي الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِلَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْرُهُ

## ১৩ রুকৃ'

(হে नवी। <sup>৯8</sup> মুসनমানদের সামনে সে সময়ের কথা বর্ণনা করো। যখন তুমি অতি প্রত্যুষে নিজের ঘর থেকে বের হয়েছিলে এবং (ওহোদের ময়দানে) মুসনমানদেরকে যুদ্ধের জন্য বিভিন্ন স্থানে নিযুক্ত করছিলে। আল্লাহ সমস্ত কথা ওনেন এবং তিনি সবকিছু ভালো করে জানেন।

হচ্ছে ঃ কোন চাকর যেন তার মনিবের অনুমতি ছাড়াই তার অর্থ ভাণ্ডারের দরজা খুলে নিজের ইচ্ছামত যেখানে সংগত মনে করলো সেখানে ব্যয় করে ফেললো।

৯২. মদীনার আশেপাশে যেসব ইহুদী বাস করতো আওস ও খাযরাজ গোত্রের লোকদের সাথে প্রাচীন কাল থেকে তাদের বন্ধুত্ব চলে আসছিল। এ দুই গোত্রের লোকেরা ব্যক্তিগতভাবেও বিভিন্ন ইহুদীর সাথে বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্ক রাখতো এবং গোত্রীয়ভাবেও তারা ছিল পরস্পরের প্রতিবেশী ও সহযোগী। আওস ও খাযরাজ গোত্রের লোকেরা মুসলমান হয়ে যাবার পরও ইহুদীদের সাথে তাদের সেই পুরাতন সম্পর্ক বজায় রেখেছিল। ব্যক্তিগতভাবেও তারা তাদের পুরাতন ইহুদী বন্ধুদের সাথে আগের মতই প্রীতি ও আন্তরিকতার সাথে মেলামেশা করতো। কিন্তু নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর মিশনের বিরুদ্ধে ইহুদীদের মধ্যে যে শক্রতাপূর্ণ মনোভাব সৃষ্টি হয়ে গিয়েছিল তার ফলে তারা এই নতুন আন্দোলনে যোগদানকারী কোন ব্যক্তির সাথে আন্তরিকতাপূর্ণ সম্পর্ক রাখতে প্রস্তুত ছিল না। আনসারদের সাথে তারা বাহ্যত আগের সম্পর্ক বজায় রেখেছিল। কিন্তু মনে মনে তারা হয়ে গিয়েছিল তাদের চরম শক্র। ইহুদীরা তাদের এই বাহ্যিক বন্ধুত্বক অবৈধভাবে ব্যবহার করে মুসলমানদের জামায়াতে অভ্যন্তরীণ ফিত্না ও ফাসাদ সৃষ্টি করার এবং তাদের জামায়াতের গোপন বিষয়গুলোর খবর সংগ্রহ করে শক্রদের হাতে পৌছিয়ে দেবার জন্য সর্বক্ষণ প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছিল। মহান আল্লাহ এখানে তাদের এই মুনাফেকী কর্মনীতি থেকে মুসলমানদের সাবধান থাকার নির্দেশ দিয়েছেন।

১৩. অর্থাৎ এটা একটা অদ্ভূত ব্যাপারই বলতে হবে, কোথায় তোমরা তাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ করবে, তা নয় বরং তারা তোমাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ করছে। তোমরা তো কুরআনের সাথে তাওরাতকেও মানো, তাই তোমাদের বিরুদ্ধে তাদের অভিযোগ করার কোন যুক্তিসংগত কারণ থাকতে পারে না। বরং তাদের বিরুদ্ধে তোমাদের অভিযোগ থাকতে পারতো। কারণ তারা কুরআনকে মানে না।

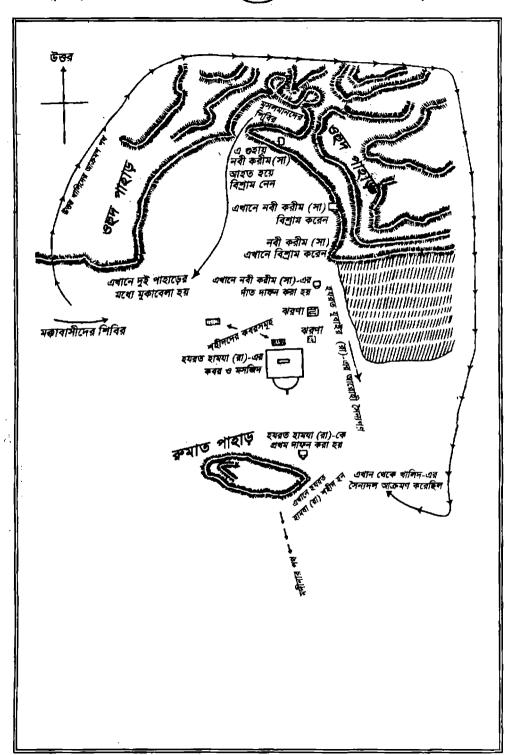
৯৪. এখান থেকে চতুর্থ ভাষণ শুরু হচ্ছে। ওহোদ যুদ্ধের পর এটি নাযিল হয়। এখানে ওহোদ যুদ্ধের ওপর মন্তব্য করা হয়েছে। আগের ভাষণটি শেষ করার সময় বলা হয়েছিল, "যদি তোমরা সবর করো এবং আল্লাহকে ভয় করে কাব্ধ করতে থাকো, তাহলে

তোমাদের বিরুদ্ধে তাদের কোন কৌশল কার্যকর হতে পারবে না।" এখন যেহেত্ ওহোদ যুদ্ধে মুসলমানদের পরাজ্ঞয়ের কারণই দেখা যাচ্ছে তাদের মধ্যে সবরের জভাব ছিল এবং কোন কোন মুসলমানের এমন কিছু ভূলচুক হয়ে গিয়েছিল যা ছিল আল্লাহভীতি বিরোধী, তাই তাদের এই দুর্বলতা সম্পর্কে সতর্কবাণী সম্বলিত এ ভাষণটি উপরোক্ত ভাষণের শেষ বাক্যটির পরপরই তার সাথে বসিয়ে দেয়া হয়েছে।

এ ভাষণটির বর্ণনাভংগী বড়ই বৈশিষ্টময়। ওহোদ যুদ্ধের প্রত্যেকটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা চিহ্নিত করা হয়েছে এবং তার প্রত্যেকটির ওপর পৃথক পৃথকভাবে কয়েকটি মাপাজোখা শব্দ সমন্বিত ভারসাম্যপূর্ণ বাক্যের মাধ্যমে শিক্ষণীয় মন্তব্য করা হয়েছে। এগুলো বুঝতে হলে সংগ্রিষ্ট ঘটণাগুলোর পটভূমি জ্বানা একান্ত অপরিহার্য।

তৃতীয় হিজরীর শাওয়াল মাসের শুরুতে মঞ্চার কুরাইশরা প্রায় তিন হাজার সৈন্য নিয়ে মদীনা আক্রমণ করে। সংখ্যায় বেশী হবার পরও অস্ত্রশক্তও তাদের কাছে ছিল মুসলমানদের চাইতে অনেক বেশী। এর ওপর ছিল তাদের বদর যুদ্ধের পরাজয়ের প্রতিশোধ নেবার তীব্র আকাংখা। নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও অভিজ্ঞ সাহাবীগণ মদীনায় অবরুদ্ধ হয়ে প্রতিরক্ষার লড়াই চালিয়ে যাবার পক্ষপাতী ছিলেন। কিন্তু বদর যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করতে পারেননি এমন কতিপয় শাহাদাতের আকাংখায় অধীরভাবে প্রতীক্ষারত তরুণ সাহাবী শহরের বাইরে বের হয়ে যুদ্ধ করার ওপর জাের দিতে থাকেন। অবশেষে তাদের পীড়াপীড়িতে বাধ্য হয়ে নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বাইরে বের হবার ফায়সালা করেন। এক হাজার লােক তার সাথে বের হন। কিন্তু শওত' নামক স্থানে পৌছে আবদুল্লাহ ইবনে উবাই তার তিনশা সংগী নিয়ে আলাদা হয়ে যায়। যুদ্ধের অব্যবহিত পূর্বে তার এহেন আচরণে মুসলিম সেনাদলে বেশ বড় আকারের অস্থিরতা ও হতাশার সঞ্চার হয়। এমন কি বনু সাল্মা ও বনু হারেসার লােকরা এত বেশী হতাশ হয়ে পড়ে যে, তারাও ফিরে যাবার সংকল্প করে ফেলেছিল।

কিন্তু দৃঢ় প্রত্যায়ী সাহাবীগণের প্রচেষ্টায় তাদের মানসিক অস্থিরতা ও হতাশা দ্র হয়ে যায়। এই অবশিষ্ট সাতশো সৈন্য নিয়ে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম সামনের দিকে এগিয়ে যান এবং ওহাদ পর্বতের পাদদেশে (মদীনা থেকে প্রায় চার মাইল দ্রে) নিজের সেনাবাহিনীকে এমনভাবে বিন্যন্ত করেন যার ফলে পাহাড় থাকে তাদের পেছন দিকে এবং সামনের দিকে থাকে কুরাইশ সেনাদল। একপাশে এমন একটি গিরিপথ ছিল, যেখান থেকে আকস্থিক হামলা হবার আশংকা ছিল। সেখানে তিনি আবদ্লাহ ইবনে ছ্বাইরের নেতৃত্বে পঞ্চাশ জন তীরন্দাজের একটি বাহিনী মোতায়েন করেন। তাদেরকে জার তাকীদ দিয়ে জানিয়ে দেন: "কাউকে আমাদের ধারে কাছে ঘেঁষতে দেবে না। কোন অবস্থায় এখান থেকে সরে যাবে না। যদি তোমরা দেখো, পাথিরা আমাদের গোশত ঠুকরে ঠুকরে খাছে, তাহলেও তোমরা নিজেদের জায়গা থেকে সরে যাবে না।" অতপর যুদ্ধ শুরুহয়ে যায়। প্রথম দিকে মুসলমানদের পাল্লা ভারী থাকে। এমনকি মুশরিকদের সেনাবাহিনীতে বিশৃংখলা দেখা দেয়। তারা বিচ্ছিন্ন-বিশ্বিপ্ত হয়ে পড়তে থাকে। কিন্তু এই প্রাথমিক সাফল্যকে পূর্ণ বিজয়ের ছারপ্রান্তে শৌছিয়ে দেবার পরিবর্তে গনীমাতের মাল আহরণ করার লোভ মুসলমানদের বদীভূত করে ফেলে। তারা শক্র সেনাদের ধন–সম্পদ লূট করতে শুরু করে।



चत्रन करता, यथन তোমাদের দু'টি দল কাপুরুষতার প্রদর্শনী করতে উদ্যোগী হয়েছিল, <sup>৯ ৫</sup> অথচ আল্লাহ তাদের সাহায্যের জন্য বর্তমান ছিলেন এবং মু'মিনদের আল্লাহরই ওপর ভরসা করা উচিত। এর আগে বদরের যুদ্ধে আল্লাহ তোমাদের সাহায্য করেছিলেন অথচ তখন তোমরা অনেক দুর্বল ছিলে। কাজেই আল্লাহর না–শোকরী করা থেকে তোমাদের দূরে থাকা উচিত, আশা করা যায় এবার তোমরা শোকর গুজার হবে।

শরণ করো যখন তুমি মু'মিনদের বলছিলে ঃ "আল্লাহ তাঁর তিন হাজার ফেরেশতা নামিয়ে দিয়ে তোমাদের সাহায্য করবেন, এটা কি তোমাদের জন্য যথেষ্ট নয় গ<sup>৯৬</sup>

ওদিকে যে তীরন্দাজদেরকে পেছন দিকের হেফাজতে নিযুক্ত করা হয়েছিল, তারা যখন দেখতে পেলো শক্ররা পালিয়ে যাচ্ছে এবং গনীমাতের মাল লুট করা হচ্ছে তখন তারাও নিব্দেদের দ্বায়গা ছেড়ে গনীমাতের মালের ওপর ঝাঁপিয়ে পড়ে। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে জুবাইর তাদেরকে নবী সাল্লাল্লাহ্ন আলাইহি ওয়া সাল্লামের কড়া নির্দেশ শরণ করিয়ে দিয়ে বারবার বাঁধা দিতে থাকেন। কিন্তু মাত্র কয়েকজ্বন ছাডা কাউকে থামানো যায়নি। কাফের সেনাদলের একটি বাহিনীর কমাতার খালেদ ইবনে অলীদ যথা সময়ে এই সুযোগের সদ্যবহার করেন। তিনি নিচ্ছের বাহিনী নিয়ে পাহাডের পেছন দিক থেকে এক পাঁক ঘুরে এসে গিরিপথে প্রবেশ করে আক্রমণ করে বসেন। আবদুল্লাহ ইবনে জ্বাইর তাঁর মাত্র কয়েকজ্বন সংগীকে নিয়ে এই আক্রমণ সামাল দেবার ব্যর্থ চিষ্টা করেন। গিরিপথের ব্যুহ ভেদ করে খালেদ তার সেনাদল নিয়ে অকমাৎ মুসলমানদের ওপর ঝাঁপিয়ে পড়েন। খালেদের বাহিনীর এই আক্রমণ পলায়নপর কাফের বাহিনীর মনে নতুন আশার সঞ্চার করে। তারাও পেছন ফিরে মুসলমানদের ওপর একযোগে আক্রমণ করে বসে। এভাবে মুহূর্তের মধ্যে যুদ্ধক্ষেত্রের চেহারা বদলে যায়। হঠাৎ এই অপ্রত্যাশিত অবস্থার মুখোমুখি হয়ে মুসলমানরা কিংকর্তব্যবিমৃত হয়ে পড়ে। তাদের একটি বড় অংশ বিক্ষিত্ত হয়ে পলায়নমুখী হয়। তবুও কয়েক জন সাহসী সৈন্য তখনো যুদ্ধ ক্ষেত্রে বীর বিক্রমে যুদ্ধ চাनित्य (यर् थार्कन। এমन সময় গুজব ছড়িয়ে পড়ে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম শহীদ হয়ে গেছেন। এ গুজবটি সাহাবায়ে কেরামের অবশিষ্ট বাহ্যিক জ্ঞানটুকুও বিশুও করে দেয়। এতক্ষণ যারা ময়দানে লড়ে যাচ্ছিলেন এবার তারাও হিম্মতহারা হয়ে বসে পড়েন। এ সময় নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের চারপাশে ছিলেন মাত্র দশ বারো জন উৎসর্গীত প্রাণ মুজাহিদ। তিনি নিজেও আহত ছিলেন। পরিপূর্ণ পরাজয়ের আর

بَخَهْ اللهِ الْهُ الْمُورُو اوَتَقَوْ اوَيَا تُوكُر مِنْ فَوْ رِهِمُ اللهِ ا

অবশ্যি, যদি তোমরা সবর করো এবং আল্লাহকে তয় করে কাজ করতে থাকো, তাহলে যে মুহূর্তে দুশমন তোমাদের ওপর চড়াও হবে ঠিক তখনি তোমাদের রব (তিন হাজার নয়) পাঁচ হাজার চিহ্নযুক্ত ফেরেশতা দিয়ে তোমাদের সাহায্য করবেন। একথা আল্লাহ তোমাদের এ জন্য জানিয়ে দিলেন যে, তোমরা এতে খুশী হবে এবং তোমাদের মন আশুন্ত হবে। বিজয় ও সাহায্য সবকিছুই আল্লাহর পক্ষ থেকে আসে। তিনি প্রবল পরাক্রান্ত ও মহাজ্ঞানী। (আর এ সাহায্য তিনি তোমাদের এ জন্য দেবেন) যাতে কুফরীর পথ অবলম্বনকারীদের একটি বাহু কেটে দেবার অথবা তাদের এমন লাঞ্ছ্নাপূর্ণ পরাজয় দান করার ফলে তারা নিরাণ হয়ে পন্চাদপসরণ করবে।

(হে নবী।) চূড়ান্ত ফায়সালা করার ক্ষমতায় তোমার কোন অংশ নেই। এটা আল্লাহর ক্ষমতা–ইখতিয়ারভুক্ত, তিনি চাইলে তাদের মাফ করে দেবেন। আবার চাইলে তাদের শান্তি দেবেন। কারণ তারা জালেম। পৃথিবী ও আকাশে যা কিছু আছে সমস্তই আল্লাহর মালিকানাধীন। যাকে চান মাফ করে দেন এবং যাকে চান শান্তি দেন। তিনি ক্ষমাশীল ও করুণাময়। ১৭

কিছুই বাকি ছিল না। কিন্তু এই মৃহূর্তে সাহাবীগণ জানতে পারলেন, নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম জীবিত আছেন। কাজেই তারা সবদিক থেকে একে একে তাঁর চারদিকে সমবেত হতে থাকেন। তারা তাঁকে নিরাপদে পর্বতের ওপরে নিয়ে যান। এ সময়ের এ বিষয়টি আজো দুর্বোধ্য রয়ে গেছে এবং এ প্রশুটির জবাব আজো খুঁজে পাওয়া

# يَّا يُّهَا الَّذِينَ الْمَثُو الْآلَا الْوَبُو الْمَعَافَا مُّضَعَفَةً م وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ الْفَوْدِينَ فَ وَالْمَعُونَ فَ وَالْمَعُونَ فَ وَالْمَعُونَ فَ وَالْمَعُونَ فَ وَالْمِينَ وَاللَّهُ وَالْمَا وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمَا وَيُمْ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ وَالْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّ

### ১৪ রুকু'

द ঈमानमात्रगं। य ठळ्वृिक शांत मूम थाउगा वक्ष करता विश्व विदेश आद्यारिक छग्न करता, जामा कर्ता याग्न राज्याता मरुनकाम शत् । स्मिर्ट जांचन स्थित मृत्त थात्मा, या कारफतरमत जन्म रेजि कर्ता श्राह्म विश्व आद्या छ त्रमृत्ति श्र्व स्वाम प्राप्ति ज्ञाम कर्ता याग्न राज्यात्मत अन्ति त्र स्वाम कर्ता याग्न राज्यात्मत अन्ति अन्ति विश्व ज्ञाम कर्ता याग्न राज्यात्मत त्र स्वाम विश्व क्षित्र क्ष्मात निर्देश कर्ता श्राह्म विश्व क्षित्र विश्व कर्ति विश्व विश्व

যায়নি যে, কাফেররা তখন জগ্রবর্তী হয়ে ব্যাপকভাবে জাক্রমণ না চালিয়ে কিসের তাড়নায় নিজেরাই মঞ্চায় ফিরে গিয়েছিল। মুসলমানরা এত বেশী বিক্ষিপ্ত হয়ে পড়েছিলেন যে, তাঁদের পক্ষে পুনর্বার এক জায়গায় একত্র হয়ে যথারীতি যুদ্ধ শুরু করা কঠিন ছিল। কাফেররা তাদের বিজয়কে পূর্ণতার প্রান্তসীমায় শৌছাতে উদ্যোগী হলে তাদের সাফল্য লাভ অসম্ভব ব্যাপার ছিল না। কিন্তু তারা নিজেরাই বা কেন ময়দান ছেড়ে চলে গিয়েছিল, তা জাজো জজানা রয়ে গেছে।

৯৫. এখানে বনু সাল্মা ও বনু হারেসার দিকে ইওগিত করা হয়েছে। আবদুক্রাহ ইবনে উবাই ও তার সাথীদের ময়দান থেকে সরে পড়ার কারণে তারা সাহস হারিয়ে ফেলেছিল।

৯৬. মুসলমানরা যখন দেখলেন, একদিকে শক্রদের সংখ্যা তিন হাজার আর অন্যদিকে তাঁদের মাত্র এক হাজার থেকেও আবার তিনশো চলে যাচ্ছে, তখন তাঁদের وَالنَّانِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً اَوْظَلَمُوا اَنْفُسَمُرُ ذَكُرُوا اللهَ فَاسْتَغْفُرُوا لِنُ نَوْبَ اِللّا الله تَوَلَرْ فَاسْتَغْفُرُوا لِنُ نَوْبَ اِلّا الله تَوَلَرْ فَاسْتَغْفُرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُرْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَ وَمَن يَغْفِرُ النَّ نَوْبَ اِلّا الله تَوَلَيْ وَلَمْ اللَّهُ وَاعْلَى مَا فَعَلُوا وَهُرْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَرَ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَعُلُوا وَهُرْ يَعْلَمُونَ ﴾ اولئك جَزَاؤه مُ مَنْ فَعْوَدًة مِن اللّهُ وَنِعْمَ الْمَوْمُ وَجَنْتُ تَجْرِئ مِن تَجْلِكُمْ سُنَّ وَعَلَمُ اللّهُ وَنِعْمَ الْمُوا وَهُمْ مَا فَعَلَمُ وَالْمَالُونِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

মনোবল ভেঙে পড়ার উপক্রম হলো। সে সময় নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁদেরকে একথা বলেছিলেন।

৯৭. আহত হবার পর নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখ থেকে কাফেরদের জন্য বদ্দোয়া নিঃসৃত হয় এবং তিনি বলেন : "যে জাতি তার নবীকে আহত করে সেকেমন করে কল্যাণ ও সাফল্য লাভ করতে পারে?" এরি জবাবে এই আয়াত নাযিল হয়।

৯৮. ওহোদ যুদ্ধে মুসলমানদের পরাজয়ের একটা বড় কারণ এই ছিল যে, ঠিক বিজয়ের মুহুর্তেই ধন-সম্পদের লোভ তাদের ওপর প্রাধান্য বিস্তার করে বসে এবং

নিজেদের কাজ পূর্ণরূপে শেষ করার পরিবর্তে তারা গনীমাতের মাল লুট করতে শুরু করে দেন। তাই মহাজ্ঞানী আল্লাহ এই অবস্থার সংশোধনের জন্য অর্থলিপার উৎস মুখে বাঁধা অপরিহার্য গণ্য করেছেন এবং সুদ খাওয়া পরিহার করার নির্দেশ দিয়েছেন। এই সুদের ব্যবসায়ে মানুষ দিন–রাত কেবল নিজের লাভ ও লাভ বৃদ্ধির হিসেবেই ব্যস্ত থাকে

وَمَا مُحَمَّلُ إِلَّا رَسُولٌ وَ قَلْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ا فَا نِنْ مَّاتَ وَمَا مُحَمَّلُ اللهُ الرُّسُولُ وَمَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّاللهَ وَقُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّاللهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِى اللهُ الشَّكِرِيْنَ اللهُ السَّعِيْنِ اللهُ الشَّكِرِيْنَ اللهُ الشَّكِرِيْنَ اللهُ السَّلِيْنَ اللهُ السَّلْمُ اللهُ السَّعِيْنَ اللهُ السَّعْنَ اللهُ السَّعْنَ اللهُ السَّعْنَ اللهُ اللهُ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ اللهُ السَّعْنَ اللهُ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعُ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّالُهُ السَّعْنَ السَّعْنِيْنِ اللْهُ السَّعْنَ السَّعُولُ السَّعْنِيْنَ السَّعْنَ الْعُلْمُ عَلَيْنَ السَّعْمَ السَّعْنَ السَّعُ السَّعْنَ السَّعْنَ السَّعُونَ السَّعْنَ السَّعُونَ السَّعُونَ السَّعُونَ السَّعُونُ السَّعُونُ السَّعُونَ السَعْمُ السَّعُونَ السَّعُونُ السَّعُونَ السَّعُونُ السَّعُونُ السَّعُونُ السَّعُ

### ১৫ রুকু'

এবং এরই কারণে মানুষের মধ্যে অর্থ লালসা ব্যাপক ও সীমাহীন হারে বেড়ে যেতে। থাকে।

৯৯. যে সমাজে সুদের প্রচলন থাকে সেখানে সুদখোরীর কারণে দুই ধরনের নৈতিক রোগ দেখা দেয়। সুদ গ্রহণকারীদের মধ্যে লোভ–লালসা, কৃপণতা ও স্বার্থান্ধতা এবং সুদ প্রদানকারীদের মধ্যে, ঘৃণা, ক্রোধ, হিংসা ও বিদ্বেষ জন্ম নেয়। ওহোদের পরাজয়ে এ দুই ধরনের রোগের কিছু না কিছু অংশ ছিল। মহান আল্লাহ মুসলমানদের জানিয়ে দিয়েছেন যে, সুদখোরীর কারণে সুদের সাথে সংশ্লিষ্ট পক্ষবয়ের মধ্যে যে নৈতিক গুণাবলীর সৃষ্টি হয় তার বিপরীত পক্ষে আল্লাহর পথে অর্থ ব্যয়ের কারণে এসব ভিন্নধর্মী নৈতিক গুণাবলী জন্ম হয়। আল্লাহর ক্ষমা, দান ও জানাত অর্জিত হতে পারে এই বিতীয় ধরনের গুণাবলীর মাধ্যমে, প্রথম ধরনের গুণাবলীর মাধ্যমে, ব্রথম ধরনের গুণাবলীর মাধ্যমে নয়। (আরো বেশী জানার জন্য সূরা বাকারার ৩২০ টীকা দেখুন)

১০০. এখানে বদর যুদ্ধের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। একথা বলার অর্থ হচ্ছে এই যে, বদর যুদ্ধের আঘাতে যখন কাফেররা হিম্মতহারা হয়নি তখন ওহোদ যুদ্ধের এই আঘাতে তোমরা সাহস হারিয়ে ফেলছো কেন?

১০১. ক্রআনের মৃল বাক্যটি হচ্ছে, وَيَتَّخَذُ مِنْكُمْ شَهُدَاءِ كَا مُرْمَالِهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ ا



وَمَاكَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوْتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ كِتَبَّامُّؤَجَّلًا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الْأَخِرَةِ نُـؤَتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الْأَخِرَةِ نُـؤَتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُّرِدْ ثَوَابَ الْأَخِرَةِ نُـؤَتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الْأَخِرَةِ نُـؤَتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِى الشِّكِرِيْنَ ﴿

কোন প্রাণীই আল্লাহর অনুমতি ছাড়া মরতে পারে না। মৃত্যুর সময় তো লেখা আছে। <sup>১০৪</sup> যে ব্যক্তি দুনিয়াবী পুরশ্ধার লাভের আশায় কাজ করবে আমি তাকে দুনিয়া থেকেই দেবো। আর যে ব্যক্তি পরকালীন পুরশ্ধার <sup>০৫</sup> লাভের আশায় কাজ করবে সে পরকালের পুরশ্ধার পাবে এবং শোকরকারীদেরকে <sup>০৬</sup> আমি অবশ্যি প্রতিদানদেবো।

১০২. লোকদের শাহাদাত লাভের যে আকাংখার অত্যধিক চাপে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম মদীনার বাইরে এসে যুদ্ধ করার সিদ্ধান্ত নিয়েছিলেন এখানে সেই আকাংখার প্রতি ইর্থগিত করা হয়েছে।

১০৩. নবী সাল্লাল্লাহু আলাইছি ওয়া সাল্লামের শাহাদাতের খবর ছড়িয়ে পড়ার পর অধিকাংশ সাহাবী সাহস হারিয়ে ফেলেন। এ অবস্থায় মুনাফিকরা (যারা মুসলমানদের সাথে সাথেই ছিল) বলতে থাকে ঃ চলো আমরা আবদুল্লাহ ইবনে উবাইয়ের কাছে যাই। সে আমাদের জন্য আবু সুফিয়ানের কাছ থেকে নিরাপত্তা এনে দেবে। আবার কেউ কেউ এমন কথাও বলে ফেলে ঃ যদি মুহামাদ (সা) আল্লাহর রসূলই হতেন, তাহলে নিহত হলেন কেমন করে? চলো, আমাদের বাপ—দাদাদের ধর্মের দিকে ফিরে যাই। এ সমস্ত কথার জবাবে বলা হচ্ছে, তোমাদের "সত্যপ্রীতি" যদি কেবল মুহামাদের (সা) ব্যক্তিত্বের সাথে সম্পর্কিত হয়ে থাকে এবং তোমাদের ইসলাম যদি এতই দুর্বল ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত হয়ে থাকে যে, মুহামাদের (সা) দুনিয়া থেকে বিদায় নেবার সার্থে সাথেই তোমরা আবার সেই কৃফরীর দিকে ফিরে যাবে, যা থেকে তোমরা বের হয়ে এসেছিলে, তাহলে আল্লাহর দীন তোমাদের কোন প্রয়োজন অনুত্ব করে না।

১০৪. এ থেকে মুসলমানদের একথা বুঝানো হয়েছে যে, মৃত্যুর ভয়ে তোমাদের পালিয়ে যাওয়ার কোন অর্থ নেই। মৃত্যুর জন্য আল্লাহ যে সময় নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন তার আগে কেউ মরতে পারে না এবং তার পরেও কেউ জ্বীবিত থাকতে পারে না। কাজেই তোমরা মৃত্যুর হাত থেকে বাঁচার চিন্তা না করে বরং জ্বীবিত থাকার জন্য যে সময়টুকু পাছেহা সেই সময়ে তোমাদের যাবতীয় প্রচেষ্টার উদ্দেশ্য দুনিয়া না আথেরাত কোন্টি হবে, এ ব্যাপারে চিন্তা করো।

১০৫. পুরস্কার মানে কাজের ফল। দুনিয়ার পুরস্কার মানে, মানুষ তার প্রচেষ্টা ও কাজের ফল স্বরূপ এ দুনিয়ার জীবনে যে লাভ, ফায়দা ও মুনাফা হাসিল করে। আর আথেরাতের পুরস্কার মানে হচ্ছে, ঐ প্রচেষ্টা ও কাজের বিনিময়ে মানুষ তার আথেরাতের চিরতান জীবনের জন্য যে ফায়দা, লাভ ও মুনাফা অর্জন করবে। জীবন যুদ্ধক্ষেত্রে মানুষ যে প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম চালিয়ে যাচ্ছে সে ক্ষেত্রে তার দৃষ্টি ইহকালীন না পরকালীন ফল প্রান্তির

وَكَايِّنْ مِّنْ نَبِي قَتَلَ سَمَعَهُ رِبِيُّوْنَ كَثِيرٌ فَمَا وَهُنُوا لِمَا اَصَابَهُمْ فَيْ صَيْلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُّ الصِّرِينَ ﴿ فَيَ سَبِيلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُّ الصِّرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قُولَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبِّنَا اغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي وَمَا كَانَ قُولُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبِّنَا اغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي اللهِ وَمَا كَانَ قُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ يَعْمِدُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى الل

यत भारा यमन भरनक नवी हल राष्ट्र यात्मत मार्थ मिल वर भाद्मार उग्नान नफ़ारें करत्र । भाद्मारत भर्ष जात्मत अभत रामत विभन यत्मार जात्ज जात्रा मनमता अर्थ रामत विभन यात्मित जाता पूर्वना त्यापात यविश्व जाता वाजित्मत मार्था ना कर्त्त त्यापात । विभन्न मार्था ना कर्त्त त्यापात विभन्न यात्मत विभन्न यात्मत विभन्न यात्मत विभन्न विभाग विभन्न विभन्न

দিকে নিবদ্ধ থাকবে, ইসলামের দৃষ্টিতে মানবিক নৈতিকতার ক্ষেত্রে এটিই হচ্ছে চ্ড়ান্ত এ সিদ্ধান্তকারী প্রশ্ন।

১০৬. শোকরকারী বলতে এমন সব লোকের কথা বলা হয়েছে যারা আল্লাহর বিশেষ নিয়ামতের কদর করে। আল্লাহর এই বিশেষ নিয়ামতটি হচ্ছে: তিনি মানুষকে দীনের সঠিক ও নির্ভূল শিক্ষা দিয়েছেন। এ শিক্ষার মাধ্যমে তিনি মানুষকে এ দুনিয়া ও এর সীমিত জীবনকাল থেকে জনেক বেশী ব্যাপক একটি জনত্ত ও সীমাহীন জগতের সন্ধান দিয়েছেন এবং তাকে এ জমোঘ সত্যটিও জানিয়ে দিয়েছেন যে, মানুষের প্রচেষ্টা, সংগ্লাম–সাধনা ও কাজের ফল কেবলমাত্র এ দুনিয়ার কয়েক বছরের জীবনের মধ্যে সীমাবদ্ধ নয় বরং এ জীবনের পর আর একটি জনস্ত জসীম জগতে এর বিস্তার ঘটবে। এ দৃষ্টির ব্যাপকতা, দ্রদর্শন ক্ষমতা ও পরিণামদর্শিতা জর্জিত হবার পর যে ব্যক্তি নিজের প্রচেষ্টা ও পরিশ্রমকে এ দুনিয়ার জীবনের প্রাথমিক পর্যায়ে ফলপ্রসূ হতে দেখে না অথবা তার বিপরীত ফল লাভ করতে দেখে এবং এ সাজ্বেও আল্লাহর ওপর ভরসা করে কাজ করতে থাকে, কেননা আল্লাহ তাকে এ ব্যাপারে নিশ্চয়তা দিয়েছেন যে, আথেরাতে সে

يَا يَهُمَّا الَّذِينَ امَّنُوْ الِنَ تُطِيْعُوا الَّذِينَ كَفُرُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَى اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَخَيْرُ عَلَى اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَخَيْرُ اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَخَيْرُ اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَخَيْرُ اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَجَيْرُ اللهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَجَيْرُ النَّهِ مَا لَمْ يَعْرُوا الرَّعْبَ بِمَا النَّالِ فَي تَعْرُوا الرَّعْبَ بِمَا اللَّهُ مَا لَمْ يُعَرِّلُ بِمِسْلَطْنًا وَمَا وَمَهُ النَّارُ وَبِعْسَ الْطَلِيمِينَ اللهِ مَا لَمْ يُعَرِّلُ بِمِسْلَطْنًا وَمَا وَمَهُ النَّارُ وَبِعْسَ مَثُوى الظّلِمِينَ اللهِ مَا لَمْ يُعَرِّلُ بِمِسْلَطْنًا وَمَا وَمَا وَمَهُ النَّارُ وَبِعْسَ مَثُوى الظّلِمِينَ اللهِ مَا لَمْ يُعَرِّلُ فِي اللَّهُ ا

### ১৬ রুকু'

दि ঈमानमात्रगंग। यिन তোমता जामित हैगाताय हाना, याता क्र्यतीत १४ व्यवनयन करतिहा, जारान जाता जामामित छेन्होमितक स्मितिरा निरा याति १०५ विवः जामामित छेन्होमितक स्मितिरा निरा याति १०५ विवः जामामित क्रिता क्रिता क्रिता याति १०५ विवः जामामित क्रिता क्रिता क्रिता विवः जामामित क्रिता जामामित माराया क्रिता विवः जिन में मिता जामामित माराया क्रिता मी मिता क्रिता क्रिता विवेषिका मृष्टि कर्त मिता क्रिता जामामित क्रिता व्यापा क्रिता क्रित क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता क्रिता

অবিশ্য এর ভালো ফল পাবে—এহেন ব্যক্তিই হচ্ছে আল্লাহর শোকর গুজার বান্দা। এর বিপরীতে যারা এরপরও সংকীর্ণ বৈষয়িক স্বার্থ পূজায় নিমন্ন থাকে এবং দুনিয়ায় নিজেদের ভ্রান্ত প্রচেষ্টাগুলোর আপাত ভালো ফল বের হতে দেখে আথেরাতে সেগুলোর যারাপ ফলের পরোয়া না করে সেগুলোর দিকে ঝুঁকে পড়ে আর যেখানে দুনিয়ায় সঠিক প্রচেষ্টাগুলোর ফলবতী হবার আশা থাকে না অথবা সেগুলো ক্ষতি হবার আশংকা থাকে, সেখানে আথেরাতে সেগুলোর ভালো ফলের আশায় তাদের জন্য নিজেদের সময়, অর্থ—সম্পদ ও শক্তি—সামর্থ ব্যয় করতে প্রস্তুত হয় না, তারাই সত্যিকার অর্থে না—শোকরগুজার ও অকৃতজ্ঞ বান্দা। আল্লাহ তাদেরকে যে জ্ঞান দান করেছেন তাদের কাছে সেই জ্ঞানের কোন মূল্য নেই।

১০৭. অর্থাৎ নিজেদের সৈন্য সংখ্যা ও যুদ্ধের সাজ–সরঞ্জামের স্বল্পতা ও অভাব এবং অন্যদিকে কাফেরদের বিপুল সংখ্যক সৈন্য ও সাজ–সরঞ্জামের প্রাচুর্য দেখেও তারা বাতিলের কাছে অস্ত্র সম্বরণ করেনি।

১০৮. অর্থাৎ যে কৃফরীর অবস্থা থেকে তোমরা বের হয়ে এসেছো, তারা আবার তোমাদের সেখানেই ফিরিয়ে নিয়ে যেতে চায়। ওহোদের পরান্ধয়ের পর মুনাফিক ও وَلَقُلْ مَلُ قَكُمُ اللهُ وَعُلَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْ نِهِ عَتَى إِذَا فَسُلَّمُ وَلَقُلْ مَنَا زَعْتُمْ فَا الْمُوْعَصَيْتُمْ مِنْ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُوْمَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ الْمُومَ اللهُ وَاللهُ دُو فَضَلِ مَنَا عَنْكُمْ وَاللهُ دُو فَضَلِ عَلَى الْمُومَ وَلَا تَلُونَ عَلَى الْمُومَ وَلَا تَلُونَ عَلَى الْمُومَ وَلَا تَلُونَ عَلَى الْمُومَ وَلَا تَلُومَ وَلَا تَلُومَ وَلَا تَلُومَ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى الْمُومَ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَبِيمَ إِلَيْ اللهُ وَاللهُ عَبِيمَ إِلَيْ اللهُ الْمُؤْمِ وَاللهُ عَبِيمَ إِنَّا اللهُ عَلِيمَ اللهُ وَاللهُ عَلَى الْمُومَ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ الْمُومَ وَاللهُ عَبْلُولُ اللهُ اللهُو

আল্লাহ তোমাদের কাছে (সাহায্য ও সমর্থনদানের) যে ওয়াদা করেছিলেন, তা পূর্ণ করেছেন। শুরুতে তাঁর হুকুমে তোমরাই তাদেরকে হত্যা করছিলে। কিন্তু যখন তোমরা দূর্বলতা দেখালে এবং নিজেদের কাজে পারস্পরিক মতবিরোধে লিপ্ত হলে আর যখনই আল্লাহ তোমাদের সেই জিনিস দেখালেন যার ভালোবাসায় তোমরা বাঁধা ছিলে (অর্থাৎ গনীমাতের মাল), তোমরা নিজেদের নেতার হুকুম অমান্য করে বসলে, কারণ তোমাদের কিছু লোক ছিল দুনিয়ার প্রত্যাশী আর কিছু লোকের কাম্য ছিল আখেরাত, তখনই আল্লাহ কাফেরদের মোকাবিলায় তোমাদেরকে পিছিয়ে দিলেন, তোমাদেরকে পরীক্ষা করার জন্য। তবে যথার্থই আল্লাহ এরপরও তোমাদের মাফ করে দিয়েছেন। তিক কারণ মু'মিনদের প্রতি আল্লাহ বড়ই অনুগ্রহের দৃষ্টি রাখেন।

শরণ করো, যখন তোমরা পালাবার কাজে এমনই ব্যস্ত ছিলে যে, কারোর দিকে ফিরে তাকাবার হাঁণও কারো ছিল না এবং রসূল তোমাদের পেছনে তোমাদের ডাকছিল। ১০০ সে সময় তোমাদের এহেন আচরণের প্রতিফল শ্বরূপ আল্লাহ তোমাদের দিলেন দুঃখের পর দুঃখ। ১১১ এভাবে তোমরা ভবিষ্যতে এই শিক্ষা পাবে যে, যা কিছু তোমাদের হাত থেকে বের হয়ে যায় অথবা যে বিপদই তোমাদের ওপর নাথিল হয়, সে ব্যাপারে দুঃখিত হবে না। আল্লাহ তোমাদের সমস্ত কার্যকলাপ সম্পর্কে জানেন।

ইহুদীরা মুসলমানদের মধ্যে একথা প্রচার করার চেষ্টা করছিল যে, মুহাম্মাদ (সা) যদি সত্যি সত্যিই আল্লাহর নবী হয়ে থাকেন, তাহলে যুদ্ধে পরাজিত হলেন কেন? তিনি তো ثُرِّ اَنْزَلَ عَلَيْكُرْ مِنْ بَعْلِ الْغَرِّ اَمَنَةً نَعَاسًا يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُرْ وَطَائِفَةً مَنْ الْمَوْ مِنْ شَيْء مَنْ الْمَوْ الْمَا الْمَرْ مِنْ شَيْء مَنْ الْمَوْ الْمَا الْمَرْ مِنْ شَيْء مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمَوْ مِنْ شَيْء مَنْ الْمَوْ مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمَوْ مَنْ الْمُولِمُولُ وَاللَّهُ عَلَيْمَ لَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْمُولِمُولُ وَاللّهُ عَلَيْمَ لَا اللَّه مَنْ الْمُولِمُ وَاللَّهُ عَلَيْمَ لَا اللَّه مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْمَ الْمَوْلِمُ الْمُولِمُ اللَّهُ مَنْ الْمَوْلِمُ الْمُولِمُ اللَّهُ عَلَيْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ عَلَيْمَ الْمَالِمُ اللَّه مَنْ الْمَالُومِ اللَّهُ مَنْ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ مَا الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمَا الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللَّالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ

य मृश्र्यंत भत षान्नार जिमाप्तत किष्टू लांकरक षावात यमन श्रमांखि मान कर्तलन रा, जाता जन्नाष्ट्रज्ञ रात्र भएला। कर्ति बात यकि मन, निर्व्वत सार्थरे हिन यात काए दिनी छक्रजुर्भ, षान्नार मन्मर्लक नानान धतानत बार्रिनी धात्रगा भाष्य कर्ति थाकला, या हिन यक्तिरातर मण्ड विर्त्ताधी। जाता यथन वनष्ट, "यर्थे काष्ट्र भतिगानत वाभारत षामाप्तत्र कि कान षश्य षाष्ट्र?" जाप्तत्रक वल मान, "(कार्ता कान षश्य निर्देश) य काष्ट्रित मम्ब रेथियात तरार्र्ह्र यक मान षान्नार त्रां कान प्रथम कर्ति । ये काष्ट्रित मम्ब रेथियात तरार्र्ह्र यक मान प्रां पान्ति काम कर्ति ना। यप्ति प्रां प्रां कथा नृकिर्द्ध द्वार्थ प्रां पान्ति मान प्रां पान्ति प्रां प्रा

একজন সাধারণ লোক। তাঁর অবস্থাও সাধারণ লোকদের থেকে আলাদা নয়। আজকে জিতে গেলেন আবার কালকে হেরে গেলেন। এই তাঁর অবস্থা। তিনি তোমাদেরকে আল্লাহর إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُرِيَوْا الْتَغَى الْجَمْعَنِ "إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّعْفُورَ الشَّعْفُورَ الشَّعْفُورَ السَّعْفُورَ الْاَرْضِ اَوْكَانُوا عُرَّى اَوْكَانُوا عُنَّى الْوَكَانُوا عُنَى اللَّهُ وَالْمَوْا عِنْكَ اللَّهُ وَالْمَوْا عُنَى اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

তোমাদের মধ্য থেকে যারা মোকাবিলার দিন পৃষ্ঠ প্রদর্শন করেছিল তাদের এ পদস্থলনের কারণ এই ছিল যে, তাদের কোন কোন দুর্বলতার কারণে শয়তান তাদের পা টলিয়ে দিয়েছিল। আল্লাহ তাদেরকে ক্ষমা করে দিয়েছেন। আল্লাহ বড়ই ক্ষমাশীল ও সহনশীল।

### इन्कु' ५१

যে সাহায্য ও সহযোগিতার নিশ্চয়তা দিয়ে রেখেছেন, তা নিছক একটা প্রতারণা ছাড়া আর কিছুই নয়। (নাউযুবিল্লাহ মিন যালিক)

## فَيِمَارُحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَمُوْ وَلَوْكُنْتَ فَظَّاغَلِيْظَ الْقَلْبِ لَا انْفَقُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ عَ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُجِبُّ الْهُتَو كِلِينَ ﴿

(হে नवी।) এটা আল্লাহর বড়ই অনুগ্রহ যে, তোমার ব্যবহার তাদের প্রতি বড়ই কোমল। নয়তো যদি তৃমি রুক্ষ স্বভাবের বা কঠোর চিত্ত হতে, তাহলে তারা সবাই তোমার চার পাশ থেকে সরে যেতো। তাদের ক্রটি ক্ষমা করে দাও। তাদের জন্য মাগফেরাতের দোয়া করো এবং দীনের ব্যাপারে বিভিন্ন পরামর্শে তাদেরকে অন্তরভুক্ত করো। তারপর যখন কোন মতের ভিত্তিতে তোমরা স্থির সংকল্প হবে তখন আল্লাহর ওপর ভরসা কারো। আল্লাহ তাদেরকে পছন্দ করেন যারা তাঁর ওপর ভরসা করে কাজ করে।

- ১০৯. অর্থাৎ তোমরা যে মারাত্মক ভূল করেছিলে আল্লাহ যদি তা মাফ করে না দিতেন, তাহলে এখন আর তোমাদের অন্তিত্বই খুঁজে পাওয়া যেতো না। মহান আল্লাহর অনুগ্রহ ও মেহেরবানীর ফলে এবং তাঁর সাহায্য ও সহায়তার বদৌলতেই তোমাদের শক্ররা তোমাদের ওপর নিয়ন্ত্রণ ক্ষমতা লাভ করার পরও নিজেদের চেতনা ও সম্বিত হারিয়ে ফেলেছিল এবং বিনা কারণে নিজেরাই পিছে হটে যুদ্ধক্ষেত্র ত্যাগ করে চলে গিয়েছিল।
- ১১০. যথন মুসলমানদের ওপর হঠাৎ একই সময় দু'দিক থেকে আক্রমণ হলো এবং তাদের সারিগুলো ভেঙে চারদিকে বিশৃংখলা অবস্থায় ছড়িয়ে পড়লো তথন কিছু লোক মদীনার দিকে পালতে লাগলেন এবং কিছু ওহোদ পাহাড়ের ওপর উঠে গেলেন। কিন্তু নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর জায়গা থেকে এক ইঞ্চিও সরে গেলেন না। চারদিক থেকে শক্রদের আক্রমণ হচ্ছিল। তার চারদিকে ছিলমাত্র দশ বারোজন লোকের একটি ছাট্র দল। এহেন সংগীন অবস্থায়ও আল্লাহর নবী পাহাড়ের মতো নিজে অটলভাবে দাঁড়িয়ে রইলেন। তিনি পালায়নপর লোকদের ডেকে ডেকে বলছিলেন ঃ (الري عباد الله الري عباد الله المراة বালারা, আমার দিকে এসো। আল্লাহর বালারা, আমার দিকে এসো।
- ১১১. দৃঃখ পরাজয়ের ব্রুদুঃখ নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মৃত্যু সংবাদের।
  দৃঃখ নিজেদের বিপুল সংখ্যক নিহত ও আহতদের। দৃঃখ এই চিন্তায় যে, এখন নিজেদের
  বাড়ি–ঘরেরও নিরাপত্তা নেই এবং এখনই মদীনার সমগ্র জনসংখ্যার চাইতেও বেশী তিন
  হাজার শক্র সৈন্য পরাজিত সেনাদলকে মাড়িয়ে শুড়িয়ে শহরের গলি কুচায় ঢুকে পড়বে
  অবং নগরীর স্বকিছু ধাংস ও বরবাদ করে দেবে।

إِنْ يَنْمُوكُمْ اللهُ فَلاَغَالِبَ لَكُرْ وَإِنْ يَخُلُ لُكُرْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْمُوكُمْ مِنْ بَعْدِه وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُ وَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَلَ كَانَ لِنَبِي آنَ يَعْلَ وَمَنْ يَغْلُلْ يَاتِ بِمَا غَلَّ يَوْا الْقِيمَةِ عَثُرَّ تُوفِّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَثَ وَهُر لَا يُظْلَمُونَ ﴿

খাল্লাহ যদি তোমাদের সাহায্য করেন তাহলে কোন শক্তি তোমাদের ওপর প্রাধান্য বিস্তার করতে পারবে না। আর যদি তিনি তোমাদের পরিত্যাগ করেন, তাহলে এরপর কে আছে তোমাদের সাহায্য করার মতো? কাজেই সাচ্চা মু'মিনদের আল্লাহর ওপরই ভরসা করা উচিত।

খেয়ানত করা কোন নবীর কাজ হতে পারে না। ১১৪ যে ব্যক্তি খেয়ানত করবে কিয়ামতের দিন সে নিজের খেয়ানত করা জিনিস সহকারে হাজির হয়ে যাবে। তারপর প্রত্যেকেই তার উপার্জনের পুরোপুরি প্রতিদান পেয়ে যাবে এবং কারো প্রতিকোন জুলুম করা হবে না।

১১২. ইসলামী সেনাদলের কিছু কিছু লোক এ সময় এই একটি নতুন ও অদ্ভূত ধরনের অভিজ্ঞতা লাভ করেন। হযরত আবু তালহা এই যুদ্ধে অংশ গ্রহণকারীদের একজন ছিলেন। তিনি নিজে বর্ণনা করছেন, এ অবস্থায় আমাদের ওপর তন্দ্রাভাব এমনভাবে প্রাধান্য বিস্তার করেছিল যে, আমাদের হাত থেকে তলোয়ার খসে পড়ছিল।

১১৩. অর্থাৎ একথাগুলো সত্য নয়। এর পেছনে কোন ভিত্তি নেই। আল্লাহর ফায়সালাকে কেউ নড়াতে পারে না। এটিই সত্য। কিন্তু যারা আল্লাহর প্রতি ঈমান রাখে না এবং সবকিছুকে নিজেদের বৃদ্ধিমত্তা ও কৌশলের ওপর নির্ভরশীল বলে মনে করে, তাদের জন্য এ ধরনের আন্দান্ধ অনুমান কেবল তাদের আক্ষেপ ও হতাশাই বাড়িয়ে দেয়। তারা কেবল এই বলে আফসোস করতে থাকে, হায়। যদি এমনটি করতাম তাহলে এমনটি হতো।

১১৪. পেছনের অংশের প্রতিরক্ষার জন্য নবী সাল্লাক্সান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম যে তীরন্দাজ বাহিনী মোতায়েন করেছিলেন তারা যখন দেখলো শক্রসৈন্যদের মালমান্তা পুটে নেয়া হচ্ছে তখন তারা আশংকা করলো, হয়তো সমর্য ধন—সম্পদ তারাই পাবে যারা সেগুলো হস্তগত করছে এবং গনীমাত বউনের সময় আমরা বঞ্চিত হবো। তাই তারা নিজেদের জায়গা ছেড়ে দিয়ে শক্র সেনাদের সম্পদ ছিনিয়ে নেবার কাজে লেগে গিয়েছিল। যুদ্ধ শেষে মদীনায় ফিরে এসে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ঐ তীরন্দাজ বাহিনীর লোকদের ডেকে তাদের এ নাফরমানীর কারণ জিজ্ঞেস করলেন। জবাবে তারা এমন কিছু ওজর পেশ করলো যা ছিল আসলে অত্যন্ত দুর্বল। তাদের জবাবে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বললেন ঃ

أَفَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَ اللهِ كَنَ اللهَ عَنْ اللهِ وَمَا وَلهُ جَهَنَّرُ اللهِ وَاللهُ بَصِيْرٌ لِمَا وَلِيْسُ الْمَصِيْرُ وَهُ عَنْ اللهِ وَاللهُ بَصِيْرٌ لِمَا يَعْمَدُ اللهِ عَنْ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ الْاَبْعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا يَعْمَدُ الْمِعْرِ مِنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ الْاَبْعَثَ وَيُوكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْمِعْرَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْمِعْنِ وَالْمَعْمَدُ الْمِعْنِ وَالْمَعْمَدُ وَلَيْعَلِمُ مَا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَعْمَدُ الْمِعْنِ وَالْمَعْمَدُ الْمِعْنِ وَالْمَعْمَدُ وَلِيعَلِمُ مَا اللهُ عَلَى عَلَيْهِمْ وَالْمَعْمِ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِمْ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهُ اللهُ عَلَى عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَى عَلَيْهُ اللهُ عَلَى عَلَيْهُ اللهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَى عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ وَلِي مَنْ عَنْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ وَمِنْ عَنْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع

य गुक्ति नवनमग्न षाञ्चारत मञ्जूष्टि षन्याग्नी घटन मि क्यम करत धमन गुक्तित मरा काल करा भारत, याक षाञ्चारत गयव चिरत स्मिलाह धवः यात भारत पायाम पायाम काराज्ञाम, या नवर्षार थाताम षायाम षाञ्चारत कार्ष्व ध उत्तर धाताम पायाम प्रायाम प्राय

তোমাদের ওপর যখন বিপদ এসে পড়লো তোমরা বলতে লাগলে, এ আবার কোথায় থেকে এলো ?<sup>১১৫</sup> তোমাদের এ অবস্থা কেন? অথচ (বদরের যুদ্ধে) এর দিগুণ বিপদ তোমাদের মাধ্যমে তোমাদের বিরোধী পক্ষের ওপর পড়েছিল।<sup>১১৬</sup> হে নবী। ওদের বলে দাও, তোমরা নিজেরাই এ বিপদ এনেছো।<sup>১১৭</sup> আল্লাহ প্রতিটি জিনিসের ওপর শক্তিমান।<sup>১১৮</sup>

"আসল কথা হচ্ছে, আমাদের ওপর তোমাদের আস্থা ছিল না। তোমরা মনে করছিলে আমরা তোমাদের সাথে থেয়ানত করবো এবং তোমাদের অংশ দেবো না।" এ আয়াতটিতে আসলে এ বিষয়টির প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। আল্লাহর বক্তব্যের অর্থ হচ্ছে, আল্লাহর নবী নিজেই যখন ছিলেন তোমাদের সেনাপতি এবং সমস্ত বিষয়ই ছিল তাঁর হাতে তখন وَلِيَعْلَمَ النَّهُ يَوْالنَّقَى الْجَمْعُنِ فَبِاذْنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْهُؤْمِنِيْنَ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْهُؤْمِنِيْنَ وَلِيَعْلَمَ النَّا اللهِ وَلِيعْلَمَ النَّوافِي سَبِيْلِ اللهِ وَلِيعْلَمَ النَّوافِي سَبِيْلِ اللهِ اللهِ

তোমাদের মনে এ আশংকা কেমন করে দেখা দিল যে, নবীর হাতে তোমাদের স্বার্থ সংরক্ষিত হবে না? আল্লাহর নবীর ব্যাপারে তোমরা কি এ আশংকা করতে পারো যে, তাঁর তত্বাবধানে যে সম্পদ থাকবে তা বিশ্স্ততা, আমানতদারী ও ইনসাফের সাথে বন্টন না করে অন্য কোনভাবে বন্টন করা হবে?

১১৫. নেতৃস্থানীয় সাহাবীগণ অবশ্যি যথার্থ সত্য অবগত ছিলেন এবং তাঁদের কোন প্রকার বিদ্রান্তির শিকার হবার সম্ভাবনা ছিল না। তবে সাধারণ মুসলমানরা মনে وَلاَ تَحْسَنَ النَّهِ مِنَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمْوَاتًا وَبَلْ اَحْبَاءً عِنْلَ رَبِّهِمْ يُورُ وَكُونَ وَهُورِ مِنْ فَضَلِم وَيَسْتَبْشُرُونَ وَلَا مُمْ اللهُ مِنْ فَضَلِم وَيَسْتَبْشُرُونَ فِي مِنْ خَلْفِهِمْ اللهُ مِنْ فَضَلِم وَيَسْتَبْشُرُونَ وَلا مُمْ يَاكُونُ مِنْ خَلْفِهِمْ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ الله لا يُضِيعُ يَحْزَنُونَ وَيَعْمَدُ مِنْ اللهِ وَفَضْلٍ وَآنَ الله لا يُضِيعُ اجْرَالُهُ وَمِنِينَ أَنْ الله لا يُضِيعُ اجْرَالُهُ وَمِنْ مِنْ مَنْ اللهِ وَفَضْلٍ وَآنَ الله لا يُضِيعُ اجْرَالُهُ وَمِنِينَ فَنْ اللهِ وَفَضْلٍ وَآنَ الله لا يُضِيعُ الْجُرَالُهُ وَمِنِينَ أَنْ

করছিলেন, আল্লাহর রস্ল যখন আমাদের সংগে আছেন এবং আল্লাহ আমাদের সাহায্য ও সহযোগিতা দান করছেন তখন কোন অবস্থাতেই কাফেররা আমাদের ওপর বিজয় লাভ করতে পারে না। তাই ওহাদে পরাজিত হবার পর তারা ভীষণতাবে আশাহত হয়েছেন। তারা অবাক হয়ে জিজ্ঞেস করছেন, এ কি হলো? আমরা আল্লাহর দীনের জন্য লড়তে গিয়েছিলাম। তার প্রতিশ্রুতি ও সাহায্য আমাদের সংগে ছিল। তার রস্ল সশরীরে যুদ্ধের ময়দানে উপস্থিত ছিলেন। এরপরও আমরা হেরে গেলাম? এমন লোকদের হাতে হেরে গেলাম, যারা আল্লাহর দীনকে দুনিয়ার বুক থেকে নিশ্চিন্থ করে দেবার জন্য এসেছিল? মুসলমানদের এই বিশ্বয় পেরেশানী ও হতাশা দূর করার জন্য এ আয়াত নাযিল হয়।

১১৬. ওহোদের যুদ্ধে মুসলমানদের সম্ভর জন লোক শহীদ হয়। অন্যদিকে ইতিপূর্বে বদরের যুদ্ধে মুসলমানদের হাতে সম্ভর জন কাফের নিহত এবং সম্ভর জন বন্দী হয়েছিল।

১১৭. অর্থাৎ এটা তোমাদের নিজেদের দুর্বলতা ও ভুলের ফসল। তোমরা সবর করোনি। তোমাদের কোন কোন কান্ধ হয়েছে তাকওয়া বিরোধী। তোমরা নির্দেশ অমান্য করেছো। অর্থ-সম্পদের লোভে আত্মহারা হয়েছো। পরস্পরের মধ্যে বিবাদ ও মতবিরোধ করেছো। এতোসব করার পর আবার জিজ্ঞেস করছো, বিপদ এলো কোথা থেকে?

১১৮. অর্থাৎ আল্লাহ যদি তোমাদের বিজয় দান করার শক্তি রাখেন তাহলে পরাজয় দান করার শক্তিও রাখেন।

## اَلَّذِيْنَ اَشَتَجَابُوالِهِ وَالرَّسُولِ مِنْ اَعْدِمَّا اَصَابَهُمُ الْقُرْحُ اللَّذِيْنَ اَصَابَهُمُ الْقُرْحُ اللَّذِيْنَ اَصَابُهُمُ الْقُرْكَ اللَّهِ اللَّهِ وَالرَّعُوا اَجْرَّعَظِيْرَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهِ وَالْمَالِكُ اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ اللهُ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ ولَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ وَلِيلُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُلْكُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

## ১৮ রুকু'

আহত হবার পরও যারা আল্লাহ ও রস্লের আহবানে সাড়া দিয়েছে, তাদের মধ্যে<sup>১ ২২</sup> যারা সং–নেককার ও মুত্তাকী তাদের জ্ব্ন্য রয়েছে বিরাট প্রতিদান। আর যাদেরকে<sup>১ ২৩</sup> লোকেরা বললো ঃ "তোমাদের বিরুদ্ধে বিরাট সেনা সমাবেশ ঘটেছে। তাদেরকে ডয় করো", তা শুনে তাদের ঈমান আরো বেড়ে গেছে এবং তারা জবাবে বলেছে ঃ "আমাদের জন্য আল্লাহ যথেষ্ট এবং তিনি সবচেয়ে তালো কার্য উদ্ধারকারী।

১১৯. আবদুল্লাহ ইবনে উবাই যখন তিনশো মুনাফিক নিয়ে মাঝপথ থেকে ফিরে যেতে লাগলো তখন কোন কোন মুসলমান গিয়ে তাকে বুঝাবার চেষ্টা করলো এবং মুসলিম সেনাদলে ফিরে আসার জন্য রাজী করতে চাইলো। কিন্তু সে জবাব দিল, "আমার নিশ্চিত বিশ্বাস আজ যুদ্ধ হবে না, তাই আমরা চলে যাজিং। নয়তো আজ যুদ্ধ হবার আশা থাকলে আমরা অবশ্যি তোমাদের সাথে চলে যেতাম।"

১২০. এর ব্যাখ্যার জন্য সূরা বাকারার ১৫৫ টীকা দেখুন।

১২১. মুসনাদে আহমাদে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের একটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে। তার বিষয়বস্তু হচ্ছে, যে ব্যক্তি ভালো কাজ করে এ দুনিয়া থেকে বিদায় নেয়, সে আল্লাহর কাছে এমন আরাম আয়েসের জীবন লাভ করে যে, তারপর এ দুনিয়ায় ফিরে আসার কোন আকাংখাই সে করে না। কিন্তু শহীদরা এর ব্যতিক্রম। তারা আকাংখা করে, আবার যেন তাদেরকে দুনিয়ায় পাঠানো হয় এবং আল্লাহর পথে জীবন দিতে গিয়ে যে ধরনের আনন্দ, উৎফুল্লতা ও উন্যাদনায় তারা পাগল হয়ে গিয়েছিল আবার যেন সেই অভিনব আশ্বাদনের সাগরে তারা ডুব দিতে পারে।

১২২. ওহোদের যুদ্ধক্ষেত্র থেকে ফেরার পথে বেশ কয়েক মনযিল দূরে চলে যাবার পর মুশরিকদের টনক নড়লো। তারা পরস্পর বলাবলি করতে লাগলো, এ আমরা কি করলাম! মুহাম্মাদের (সা) শক্তি ধ্বংস করার যে সুবর্ণ সুযোগ আমরা পেয়েছিলাম, তা হেলায় হারিয়ে ফেললাম? কাজেই তারা এক জায়গায় থেমে গিয়ে পরামর্শ করতে বসলো। সিদ্ধান্ত হলো, এখনি মদীনার ওপর দিতীয় আক্রমণ চালাতে হবে। সিদ্ধান্ত তো

فَانْقَلْبُوا بِنِعْهَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلِ لَّمْ يَهْ سَهُمْ سُوَّةً وَالنَّهُ عُوَا يَهُ وَاللَّهُ وَهُ فَلِ عَظِيْرٍ ﴿ إِنَّهَا ذَلِكُمُ السَّيْطُنُ وَهُ وَفَا نُونِ إِنْ كُنْتُمُ وَاللَّهُ يُكُونُ اوْلِيَا وَهُ مَ فَلَا تَخَافُوهُ مُ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمُ وَالسَّهُ وَلَا يَخُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَخُونُ فِي الْكُورِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَكُونُ وَاللَّهُ وَلَا يَكُونُ وَاللَّهُ مَيْدًا وَلَا يَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَحُعَلَ لَهُمْ مَظَّا فِي الْأَخِرَةِ وَلَهُمُ وَا الله مَيْدًا وَلَا يَحْفَلُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَلَا يَصُلُ اللهُ ال

অবশেষে তারা ফিরে এলো আল্লাহর নিয়ামত ও অনুগ্রহ সহকারে। তাদের কোন রকম ক্ষতি হয়নি এবং আল্লাহর সন্তুষ্টির ওপর চলার সৌভাগ্যও তারা লাভ করলো। আল্লাহ বড়ই অনুগ্রহকারী। এখন তোমরা জেনে ফেলেছো, সে আসলে শয়তান ছিল, তার বন্ধুদের অনর্থক ভয় দেখাচ্ছিল। কাজেই আগামীতে তোমরা মানুষকৈ ভয় করো না, আমাকে ভয় করো, যদি তোমরা যথার্থ ঈমানদার হয়ে থাকো।<sup>১২৪</sup>

(হে নবী!) যারা আজ কুফরীর পথে খুব বেশী দৌড়াদৌড়ি করছে তাদের তৎপরতা যেন তোমাকে মলিন বদন না করে। এরা আল্লাহর কোন ক্ষতি করতে পারবে না। আল্লাহ আখেরাতে এদের কোন অংশ দিতে চান না। আর সবশেষে তারা কঠোর শাস্তি পাবে।

যারা ঈমানকে ছেড়ে দিয়ে কুফরী কিনে নিয়েছে তারা নিসন্দেহে আল্লাহর কোন ক্ষতি করছে না। তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি প্রস্তুত রয়েছে। কাফেরদের আমি যে ঢিল দিয়ে চলছি এটাকে যেন তারা নিজেদের জন্য ভালো মনে না করে। আমি তাদেরকে এ জন্য ঢিল দিচ্ছি, যাতে তারা গোনাহের বোঝা ভারী করে নেয়, তারপর তাদের জন্য রয়েছে কঠিন অপমানকর শাস্তি। مَاكَانَ اللهَ لِيَنَ رَالْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَّا اَنْتُرْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيْزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهَ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَحِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَّشَاءُ مَا فَا مِنْوَا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَ إِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوْا فَلَكُمْ اَجْزُ عَظِيمً ﴿

তোমরা বর্তমানে যে অবস্থায় আছো আল্লাহ মৃ'মিনদের কখনো সেই অবস্থায় থাকতে দেবেন না। ১২৫ পাক-পবিত্র লোকদেরকে তিনি নাপাক ও অপবিত্র লোকদের থেকে আলাদা করেই ছাড়বেন। কিন্তু তোমাদেরকে গায়েবের খবর জানিয়ে দেয়া আল্লাহর রীতি নয়। ১২৬ গায়েবের খবর জানাবার জন্য তিনি নিজের রস্লদের মধ্য থেকে যাকে চান বাছাই করে নেন। কাজেই (গায়েবের ব্যাপারে) আল্লাহ ও তাঁর রস্লের ওপর ঈমান রাখো। যদি তোমরা ঈমান ও আল্লাহকে ভয় করার নীতি অবলম্বন করো তাহলে বিরাট প্রতিদান পাবে।

তারা করে ফেললো তড়িঘড়ি। কিন্তু আক্রমণ করার আর সাহস হলো না। কাজেই মঞ্চায় ফিরে এলো। ওদিকে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামেরও আশংকা ছিল, কাফেররা আবার ফিরে এসে মদীনার ওপর আক্রমণ না করে বসে। তাই ওহোদ যুদ্ধের পরদিনই তিনি মুসলমানদের একত্র করে বললেন, কাফেরদের পেছনে ধাওয়া করা উচিত। যদিও সময়টা ছিল অত্যন্ত নাজুক তবুও যারা সাচা মু'মিন ছিলেন তারা প্রাণ উৎসর্গ করতে প্রস্তুত হয়ে গেলেন এবং নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে হামরাউল আসাদ পর্যন্ত ধাওয়া করলেন। এ জায়গাটি মদীনা থেকে আট মাইল দূরে অবস্থিত। এ আয়াতে এ প্রাণ উৎসর্গকারী মু'মিন দলের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে।

১২৩. এ আয়াত ক'টি ওহোদ যুদ্ধের এক বছর পর নাযিল হয়েছিল। কিন্তু ওহোদের ঘটনাবলীর সাথে সম্পর্কিত হবার কারণে এগুলোকে এ ভাষণের সাথে জুড়ে দেয়া হয়েছে।

১২৪. ওহোদ থেকে ফেরার পথে আবু সুফিয়ান মুসলমানদের চ্যালেঞ্জ দিয়ে গিয়েছিল, আগামী বছর বদর প্রান্তরে আমাদের সাথে তোমাদের আবার মোকাবিলা হবে। কিন্তু নির্ধারিত সময় এগিয়ে এলে আর তার সাহসে কুলালো না। কারণ সে বছর মকায় দৃতিক্ষ চলছিল। তাই সে মান বাঁচাবার জন্য একটি কৌশল অবলম্বন করলো। গোপনে এক ব্যক্তিকে মদীনায় পাঠিয়ে দিল। সে মদীনায় পৌঁছে মুসলমানদের মধ্যে এ খবর ছড়াতে লাগলো যে, এ বছর কুরাইশরা বিরাট প্রস্তুতি নিয়েছে। তারা এত বড় সেনাবাহিনী তৈরী করছে যার মোকাবিলা করার সাধ্য আরবের কারো নেই। তার উদ্দেশ্য ছিল, এ প্রচারণায় ভীত হয়ে মুসলমানরা নিজেদের জায়গায় বসে থাকবে। মোকাবিলা করার জন্য বাইরে

## 

আল্লাহ যাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন এবং তারপরও তারা কার্পণ্য করে, তারা যেন এই কৃপণতাকে নিজেদের জন্য ভালো মনে না করে। না, এটা তাদের জন্য অত্যন্ত খারাপ। কৃপণতা করে তারা যাকিছু জমাচ্ছে তাই কিয়ামতের দিন তাদের গলার বেড়ি হবে। পৃথিবী ও আকাশের স্বত্বাধিকার একমাত্র আল্লাহরই। ১২৭ আর তোমরা যা কিছু করছো, আল্লাহ তা সবই জানেন।

আসার সাহস তাদের হবে না। ফলে যুদ্ধক্ষেত্রে না আসার দায় থেকে কাফেররা যুক্ত হয়ে যাবে। আবু সৃফিয়ানের এ চালবাজি মুসলমানদের এমনভাবে প্রভাবিত করলো যে, নবী সাল্লাল্লাছ আলাইছি ওয়া সাল্লাম যখন তাদের বদরের দিকে চলার আহবান জানালেন তখন তাতে আশাব্যজ্ঞক সাড়া পাওয়া গেলো না। অবশেষে আল্লাহর রস্ল ভরা মজলিসে ঘোষণা করে দিলেন, কেউ না গেলে আমি একাই যাবো। এ ঘোষণার পর পনেরো শো প্রাণ উৎসর্গকারী মুজাহিদ তাঁর সাথে যাবার জন্য প্রস্তুত হলো। তাদের সাথে করে নিয়ে তিনি বদরে হাযির হলেন। ওদিকে আবু সুফিয়ান দৃ' হাজার সৈন্য নিয়ে এগিয়ে আসতে থাকলো। কিন্তু দৃ'দিনের পথ অতিক্রম করার পর সে তার সাথীদের বললো, এ বছর যুদ্ধ করা সংগত হবে না। আগামী বছর আমরা আসবো। কাজেই নিজের সেনাবাহিনী নিয়ে সে ফিরে গেলো। নবী সাল্লাল্লাছ আলাইছি ওয়া সাল্লাম আট দিন পর্যন্ত বদর প্রান্তরে তার অপেক্ষা করলেন। এ সময়ের মধ্যে তাঁর সাথীরা একটি ব্যবসায়ী কাফেলার সাথে কাজ—কারবার করে প্রচুর অর্থলাভ করলেন। তারপর যখন খবর পাওয়া গেলো, কাফেররা ফিরে গেছে তখন তিনি সংগী—সাথীদের নিয়ে মদীনায় ফিরে এলেন।

১২৫. অর্থাৎ মুসলমানদের দলে সাচা ঈমানদার ও মুনাফিকরা এক সাথে মিশে একাকার হয়ে গেছে, মুসলমানদের দলকে আল্লাহ এভাবে দেখতে চান না।

১২৬. অর্থাৎ আল্লাহ কখনো মৃ'মিন ও মৃনাফিকের পার্থক্য সুস্পষ্ট করার জন্য গায়েব থেকে মৃসলমানদের মনের অবস্থা বর্ণনা করে কে মৃ'মিন ও কে মৃনাফিক একথা বলার রীতি অবলম্বন করেন না। বরং তার নির্দেশে এমন সব পরীক্ষার সুযোগ সৃষ্টি হবে যার মাধ্যমে মু'মিন ও মুনাফিকের অবস্থা সুস্পষ্টভাবে ফুটে উঠবে।

১২৭. অর্থাৎ পৃথিবী ও আকাশের যে কোন জিনিসই যে কেউ ব্যবহার করছে তা আসলে আল্লাহর মালিকানাধীন। তার ওপর সৃষ্টির আধিপতা ও তাকে ব্যবহার করার অধিকার সাময়িক। প্রত্যেককেই অবশ্যি তার দখল ছাড়তে হবে। অবশেষে সবকিছুই আল্লাহর কাছে চলে যাবে। কাজেই এ সাময়িক আধিপত্য ও দখলী স্বত্ব লাভ করে যে

لَقُلْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِيْنَ قَالُوْ الْآَالَةُ اللهُ فَقِيْرُ وَّنَا اللهُ فَقِيْرُ وَّنَا اللهُ فَيَا اللهُ فَيْرَحَقِّ وَنَقُولُ دُوْقُواعَنَا اللهَ سَنكُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْآنَبِيَا ءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ دُوْقُواعَنَا اللهَ الْكَرِيْقِ فَا ذَلِكَ بِمَا قَلَّهُ مَن اللهِ عَمِلَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الل

## ১৯ রুকু'

জাল্লাহ তাদের কথা শুনেছেন যারা বলে, জাল্লাহ গরীব এবং জামরা ধনী। ১২৮ এদের কথাও জামি লিখে নেবো এবং এর জাগে যে পয়গাম্বরদেরকে এরা জন্যায়ভাবে হত্যা করে এসেছে তাও এদের জামলনামায় বসিয়ে দেয়া হয়েছে। (যখন ফায়সালার সময় জাসবে তখন) জামি তাদেরকে বলবো ঃ এই নাও, এবার জাহান্লামের জায়াবের মজা চাখো। এটা তোমাদের নিজেদের হাতের উপার্জন। জাল্লাহ তাঁর বান্দাদের জন্য জালেম নন।

याता वर्त : "आन्नार आमाप्ति निर्पिण पिराएहन, आमता काउँ कि तम्न वर्ति श्वीकात कत्तर्वा ना यठक्रन ना जिनि आमाप्तित भाम्यन वर्मन कृतवानी कत्तर्वन यार्क आश्वन (अपृणा थिरक वर्ष्ट्रा) थ्यरा रक्तवा ।" जाप्तित्तक वर्त्ता : आमात आर्था रजाम्यत कार्ष्ट्र अस्ति तम्प्रक तम्म वर्ष्ट्राप्ति, जाता अस्ति उज्ज्ञा निपर्यन वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्ष्ट्राप्ति वर्षा वर्या वर्षा वर्षा

ব্যক্তি আল্লাহর সম্পদ আল্লাহর পথে প্রাণ খুলে ব্যয় করে সে–ই বৃদ্ধিমান। আর যে ব্যক্তি তা আল্লাহর পথে ব্যয় না করে স্তৃপীকৃত করে সে আসলে নিরেট বোকা বৈ আর কিছুই নয়।

১২৮. এটা ইত্দীদের কথা। কুরুআনে যুখন আল্লাহর এ বক্তব্য উচ্চারিত হলো ঃ من ذالله عَرضُ اللَّهُ عَرضًا حَسَنًا وَسَنَا

فَانَ كَنَّ بُوْكَ فَقَنْ كَنِّ بَرُسُّ مِّنَ قَبْلِكَ جَاءُوْ بِالْبَيِّنِ فَالْأَبِرَ وَالْجَنِّ الْمُنِيْرِ فَكُلَّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنَّهَ الْمَوْتِ وَ إِنَّهَ الْمُوتِ وَ إِنَّهَ الْمُورَ وَ وَالْجَنَّةَ الْمُورَ وَ وَالْجَنَّةَ اللَّهُ الْمُورَ وَ وَمَا الْمُهُونَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ وَمَا الْمُوتَ وَاللَّهُ مَا الْمُورَ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا الْمُورَ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ عَزِيا الْالْمُورِ فَاللَّهُ مِنْ عَزِيا الْالْمُورِ فَاللَّهُ وَلَا الْمُؤْرِ فَالْمُورُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ مِنْ عَزِيا الْالْمُورِ فَالْمُؤْرِ فَا الْمُؤْرِ فَاللَّهُ مِنْ عَزِيا الْالْمُورِ فَاللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْمُؤْرِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُو

वर्थन, दर प्रशामान! यिन वर्धा जामारक भिथा। वर्त्त थारक, जारत जामार नृर्दि वह त्रमृनरक भिथा। वना रराइ। जाता म्यष्टै निमर्गनमपृर, मरीका ও आलामानकाती किजाव वर्धाहन। व्यवस्था अज्ञाक वाकिरक मत्रज ररव वरः जामा मवारे किग्रामण्डत मिन निष्कपत पूर्व अजिमान नांच कत्रव। वक्षमाव सारे वाकिरे मक्नकाम ररव, य स्थारन बाराज्ञास्त्र वाखन खरक तक्षा भारव वरः यारक बाज्ञाल अर्दि कत्राता ररव। बात्र व मृनिग्राण जा निष्क वक्षण वाश्चिक अज्ञातमात्र वस्तु हां बात्र किष्टुरे नग्र। अठि

(হে মুসলমানগণ!) তোমাদের অবশ্যি ধন ও প্রাণের পরীক্ষার সম্মুখীন হতে হবে এবং তোমরা আহলি কিতাব ও মুশরিকদের থেকে অনেক কষ্টদায়ক কথা শুনবে। যদি এমন অবস্থায় তোমরা সবর ও তাকওয়ার নীতির ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকো<sup>১ ৩১</sup> তাহলে তা হবে বিরাট সাহসিকতার পরিচায়ক।

ইহদীরা একে বিদূপ করে বলতে লাগলো ঃ হ্যাঁ, আল্লাহ গরীব হয়ে গেছেন, এখন তিনি বান্দার কাছে ঋণ চাচ্ছেন।

১২৯. বাইবেলের বিভিন্ন স্থানে একথা বলা হয়েছে, আল্লাহর কাছে কোন কুরবানী গৃহীত হবার আলামত এই ছিল যে, গায়েব থেকে একটি আগুন এসে তাকে পুড়িয়ে ছাই করে দিতো। (বিচারকর্তৃগণ ৬ ঃ ২০–২১, ১৩ ঃ ১৯–২০) এ ছাড়াও বাইবেলে এ আলোচনাও এসেছে যে, কোন কোন সময় কোন নবী পোড়া জিনিস কুরবানী করতেন এবং অদৃশ্য থেকে একটি আগুন এসে তা খেয়ে ফেলতো। (লেবীয় পুস্তক ৯ ঃ ২৪ এবং

وَإِذْ آخَلَ اللهُ مِيْثَاقَ الَّذِيْنَ ٱوْتُواالْكِتْبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلِاتَكْتُمُوْنَ اللهُ مَنْ وَالْتَبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَتَكْتُمُوْنَ وَالْتَرَوْابِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا وَلاَتُكُتُووْنَ اللهَ عَلَيْلًا وَلِيمُ مَا يَشْتَرُوْنَ اللهِ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلُهُ وَالْمَا مُا يَشْتَرُونَ اللهِ اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلُهُ وَالْمُوالِمُ اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلًا عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونُ وَاللَّهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ عَلَيْلًا عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونَ اللهُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلًا عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلِهُ عَلَيْلِكُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلِكُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ الللَّهُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلُونُ الللَّهُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلِكُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلًا عَلَيْلِكُ عَلَيْلُونُ اللَّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلِكُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ الللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلُونُ الللّهُ عَلَيْلُونُ اللّهُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلِمُ عَلَيْلِكُ عَلَي

এ আহলি কিতাবদের সেই অংগীকারের কথা শ্বরণ করিয়ে দাও, যা আল্লাহ তাদের থেকে নিয়েছিলেন। তাতে বলা হয়েছিল ঃ তোমরা কিতাবের শিক্ষা মানুষের মধ্যে প্রচার করবে, তা গোপন করতে পারবে না। <sup>১৩২</sup> কিন্তু তারা কিতাবকে পিছনে ফেলে রেখেছে এবং সামান্য দামে তা বিক্রি করে দিয়েছে। কতই না নিকৃষ্ট কারবার তারা করে যাচ্ছে।

২–বংশাবলী ৯ ঃ ১–২) কিন্তু বাইবেলের কোথাও এ ধরনের কুরবানীকে নবুওয়াতের অপরিহার্য আলামত হিসেবে চিহ্নিত করা হয়নি বা একথাও বলা হয়নি যে, যে ব্যক্তিকে এ মুজিযাটি দেয়া হয়নি সে নবী হতে পারে না। এটা ছিল নিছক ইহুদীদের একটি মনগড়া বাহানাবাজী। মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবওয়াত অস্বীকার করার জন্য তারা এ বাহানাবান্ধীর আশ্রয় নিয়েছিল। কিন্তু এদের সত্য বিরোধিতার এর চাইতেও বড় প্রমাণ রয়েছে। বনী ইসরাঈলদের মধ্যেও এমন কোন কোন নবী ছিলেন যারা এ অগ্রিদগ্ধ কুরবানীর মুজিযা দেখিয়েছিলেন; কিন্তু এরপরও এ পেশাগত অপরাধী লোকেরা তাদেরকে হত্যা করতে দ্বিধা করেনি। দুষ্টান্ত স্বরূপ হযরত ইলিয়াসের কথা বলা যায়। বাইবেলে তাঁর সম্পর্কে বলা হয়েছে ঃ তিনি বা'ল পূজারীদেরকে চ্যালেঞ্জ দিয়ে বলেন, সাধারণ লোকদের সমাবেশে তোমরা একটি গরু কুরবানী করবে এবং আমিও একটি গরু কুরবানী করবো, অদৃশ্য আগুন যার কুরবানী খেয়ে ফেলবে সে-ই সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত বলে প্রমাণিত হবে। কার্জেই একটি বিপুল জনসমাবেশে এ মোকাবিলাটি হয়। অদৃশ্য আগুন হযরত ইলিয়াসের কুরবানী খেয়ে ফেলে। কিন্তু এরপরও ইসরাঈলী বাদশাহর বা'ল পূজারী বেগম হযরত ইলিয়াসের শক্র হয়ে যায়। দ্রৈণ বাদশাহ নিজের বেগমের মনোরঞ্জনের উদ্দেশ্যে তাঁকে হত্যা করতে উদ্যত হয়। ফলে বাধ্য হয়ে তাঁকে দেশ ত্যাগ করে সাইনা উপদ্বীপের পার্বত্য অঞ্চলে আশ্রয় নিতে হয়। (১-রাজাবলী ১৮ ও ১৯) এ জন্য বলা হয়েছে ঃ ওহে সত্যের দুশমনরা। তোমরা কোন মুখে অগ্নিদগ্ধ কুরবানীর মুজিয়া দেখতে চাচ্ছো? যেসব পয়গম্বর এ মুজিয়া দেখিয়েছিলেন, তোমরা কি তাদেরকে হত্যা করতে বিরত হয়েছিলে?

১৩০. অর্থাৎ এ দুনিয়ার জীবনে বিভিন্ন কাজের যে ফলাফল দেখা যায় তাকেই যদি কোন ব্যক্তি আসল ও চূড়ান্ত ফলাফল বলে মনে করে এবং তারই ভিত্তিতে সত্য-মিথ্যা ও কল্যাণ-অকল্যাণের সিদ্ধান্ত নিয়ে বসে, তাহলে সে আসলে মারাত্মক প্রতারণার শিকার হবে। এখানে কারো ওপর অনুগ্রহ ও নিয়ামত বর্ষিত হতে থাকলে তা থেকে একথা প্রমাণ হয় না যে, সে সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত আছে এবং আল্লাহর দরবারে তার কার্যকলাপ গৃহীত হয়েছে। অনুরূপভাবে এখানে কোন ব্যক্তির ওপর বিপদ নেমে এলে এবং সে

# لَا تَحْسَبَنَ النِّهِ مَنْ عَفْرَحُونَ بِمَا اَتُوا وَيُحِبُّونَ اَنْ يُحْمَدُوا بِهَا لَمْ يَعْمَدُوا بِهَا لَمْ يَعْمَدُ وَاللَّهُ عَلَى الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابً اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَرْعِ وَالْاَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَرْعِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ الْعَدَالَةُ عَلَى كُلِّ مَنْ الْعَدَالَةُ عَلَى كُلِّ مَنْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللّهُ عَلَى عَلَى كُلُّ عَلَى كُلُّ عَلَى كُلَّ اللّهُ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلُّ عَلَى كُلّهُ عَلَى كُلّهُ عَلَى كُلّ عَلَى كُلّ عَلَى كُلّ عَلْمُ كُلّ عَلَى كُلّهُ عَلَى كُلّ عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَى كُلّ عَلْمُ كُلّه

যারা নিজেদের কার্যকলাপে আনন্দিত এবং যে কাজ যথার্থই তারা নিজেরা করেনি সে জন্য প্রশংসা পেতে চায়, তাদেরকে তোমরা আযাব থেকে সংরক্ষিত মনে করো না।<sup>১৩৩</sup> আসলে তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি তৈরী রয়েছে। আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশের মালিক এবং তাঁর শক্তি সবকিছুকে পরিবেষ্টন করে রেখেছে।

মহাসংকটের মধ্যে নিক্ষিপ্ত হলে তা থেকে অনিবার্যভাবে ধারণা করা যাবে না যে, সে মিখ্যার ওপর দাঁড়িয়ে আছে এবং আল্লাহর দরবারে প্রত্যাখ্যাত হয়েছে। অধিকাংশ ক্ষেত্রে এ প্রাথমিক পর্যায়ের ফলাফলগুলো চিরন্তন জীবনের পর্যায়ের চূড়ান্ত ফলাফল থেকে সম্পূর্ণ ভিন্নতর হয়। আর আসলে এ শেষ ফলাফলই নির্ভরযোগ্য।

১৩১. অর্থাৎ তাদের গালিগালাজ, মিথ্যা দোষারোপ, বেহুদা কথাবার্তা ও অপপ্রচারের মোকাবিলায় অধৈর্য হয়ে তোমরা এমন কোন কথা বলতে শুরু করো না, যা সত্য, সততা, ন্যায়, ইনসাফ, শিষ্টাচার শালীনতা ও নৈতিকতা বিরোধী।

১৩২. অর্থাৎ কোন কোন নবীকে অদৃশ্য আগুনে জ্বালিয়ে ভন্ম করে দেয়া কুরবানীর নিশানী হিসেবে দেয়া হয়েছিল, একথা তারা মনে রেখেছে। কিন্তু আল্লাহ নিজের কিতাব তাদের হাতে সোপর্দ করার সময় তাদের খেকে কি অংগীকার নিয়েছিলেন এবং কোন মহাদায়িত্বের বোঝা তাদের মাথায় চাপিয়ে দিয়েছিলেন, সেকথা তারা ভূলে গেছে।

এখানে যে অংগীকারের কথা বলা হয়েছে, বাইবেলের বিভিন্ন স্থানে তার উল্লেখ দেখা যায়। বিশেষ করে বাইবেলের দিতীয় বিবরণ পুস্তকে হযরত মুসার (আ) যে শেষ ভাষণটি উদ্ধৃত হয়েছে তাতে তাঁকে বারবার বনী ইসরাঈলদের থেকে নিম্নোক্ত অংগীকারটি নিতে দেখা যায়ঃ

যে বিধান আমি তোমাদের কাছে পৌছিয়ে দিয়েছি তা নিজেদের মনের পাতায় খোদাই করে নাও। তোমাদের ভবিষ্যৎ বংশধরদেরকে সেগুলো শিথিয়ে দিয়ো। ঘরে বসে থাকা ও পথে চলা অবস্থায় এবং ওঠা, বসা ও শয়ন করার সময় সেগুলোর চর্চা করো। নিজেদের ঘরের চৌকাঠে ও বাইরের দরজার গায়ে সেগুলো লিখে রাখো। (৬ : ৪ –৯) তারপর নিজের সর্বশেষ উপদেশ তিনি তাকিদ দিয়ে বলেন : ফিলিস্তীন সীমান্তে প্রবেশ করার পর সর্বপ্রথম যে কাজটি করবে সেটি হচ্ছে এই যে, ইবাল পর্বতের ওপর বড় বড় শিলা খণ্ড স্থাপন করে তার গায়ে তাওরাতের বিধানগুলি খোদাই করে দেবে। (২৭ : ২–৪) এ ছাড়াও তিনি বনী লেভীকে এক খণ্ড তাওরাত গ্রন্থ দিয়ে এ নির্দেশ জারী করেন যে, প্রতি সপ্তম বছরে 'ঈদে খিয়াম' এর সময় জাতির নারী–পুরুষ শিশু স্বাইকে বিভিন্ন স্থানে

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّوْتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْمُلِ وَالنَّهَارِ لَالْهِ الْمُلِ وَالنَّهَارِ لَالْهِ لِلْوَ لِهِ الْمُلُوبِ وَالْأَرْضِ وَاخْتُلُو اللهَ قِيامًا وَّتُعُودًا وَّعَلَى جُنُوبِ مِنْ وَيَتَغَفَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَرَبَّنَا وَتَعَلَى خَنُوبَ السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَرَبَّنَا وَتَعَلَى مَنَا عَنَا عَنَا السَّارِضِ وَالْأَرْضِ وَرَبَّنَا وَتَكَ مَا عَلَا عَلَى السَّارِضِ وَالْأَرْضِ وَرَبَّنَا وَتَكَ مَنَا عَنَا السَّارِضِ وَالْأَرْضِ وَرَبَّنَا وَتَكَ مَنْ اللَّهِ مِنْ النَّارِضِ وَالْأَلْمِينَ مِنْ النَّارِضِ وَالْأَلْمِينَ مِنْ النَّارِضِ وَالْأَلْمِينَ مِنْ الْمُعَلِيقِ فَي عَلَى اللَّهُ وَمَا لِلطَّلِمِينَ مِنْ الْمُعَارِضِ

### ২০ রুকু'

পৃথিবী ১৩৪ ও আকাশের সৃষ্টি এবং রাত ও দিনের পালাক্রমে যাওয়া আসার মধ্যে যে সমস্ত বৃদ্ধিমান লোক উঠতে, বসতে ও শয়নে সব অবস্থায় আল্লাহকে শরণ করে এবং আকাশ ও পৃথিবীর গঠনাকৃতি নিয়ে চিন্তা—ভাবনা করে, তাদের জন্য রয়েছে বহুতর নিদর্শন। ১৩৫ (তারা আপনা আপনি বলে ওঠে ঃ) "হে আমাদের প্রভূ! এসব তৃমি অনর্থক ও উদ্দেশ্যবিহীনভাবে সৃষ্টি করোনি। বাজে ও নিরর্থক কাজ করা থেকে তৃমি পাক–পবিত্র ও মুক্ত। কাজেই হে প্রভূ! জাহান্নামের আযাব থেকে আমাদের রক্ষা করো। ১৩৬ তৃমি যাকে জাহানামে ফেলে দিয়েছো, তাকে আসলে বড়ই লাঞ্ছনা ও অপমানের মধ্যে ঠেলে দিয়েছো এবং এহেন জালেমদের কোন সাহায্যকারী হবে না।

সমবেত করে সমস্ত তাওরাত গ্রন্থটির প্রতিটি শব্দ তাদেরকে শোনাতে থাকবে। কিন্তু এরপরও আল্লাহর কিতাব থেকে বনি ইসরাঈলরা দিনের পর দিন গাফিল হয়ে যেতে থাকে। এমনকি হযরত মৃসার (আ) ইন্তিকালের সাতশো বছর পর হাইকেলে সূলাইমানীর গদীনশীন এবং জেরুসালেমের ইহুদী শাসনকর্তা পর্যন্তও জানতেন না যে, তাদের কাছে তাওরাত নামের একটি কিতাব আছে। (২-রাজাবলী ২২ ঃ ৮-১৩)

১৩৩. যেমন নিজেদের প্রশংসায় তারা একথা শুনতে চায় ঃ তারা বড়ই মৃত্তাকী-পরহেজগার, দ্বীনদার, সাধু-সজ্জন, দীনের খাদেম, শরীয়াতের সাহায্যকারী, সংস্কারক, সুফী চরিত্রের লোক। অথচ তারা কিছুই নয়। অথবা নিজেদের পক্ষে এভাবে ঢোল পিটাতে চায় ঃ উমুক মহাত্মা অতি বড় ত্যাগী পুরুষ, জাতির বিশ্বস্ত নেতা। তিনি নিজের একনিষ্ঠ প্রচেষ্টায় জাতির বিরাট খেদমত করেছেন। অথচ আসল ব্যাপার তার সম্পূর্ণ বিপরীত।

১৩৪. সুদীর্ঘ ভাষণটি এখানে শেষ করা হয়েছে। তাই এ শেষাংশটির সম্পর্ক কেবল ওপরের আয়াতের সাথে নয় বরং সমগ্র সূরার মধ্যে তালাশ করতে হবে। এ বক্তব্যটি বুঝতে হলে বিশেষ করে সূরার ভূমিকাটি ভালোভাবে বুঝে নিতে হবে। द आभारित भानिक। आभता এकজन आश्वानकातीत आश्वान छत्नि हिनाभ। जिने हैमात्नत मिर्क आश्वान कर्निहान। जिनि वनिहित्नन, राज्यता निर्कारित त्रवरू राज्यता निर्वाणित त्रवर्षित । जिनि वनिहित्नन, राज्यता निर्वाणित त्रवर्ष राज्यता नाउ। आभता जात आश्वान श्रद्ध कर्ति । जिने कार्वाण्डे, द आभारित श्रद्ध आभता राज्य वामारित कर्नि जा मार्क कर्ति माउ। आभारित भर्पा राज्य अभारित श्राप्त आश्वापित श्राप्त श्राप्त मृत कर्ति माउ थियः त्रव्य त्रव्य वामारित स्वर्ष अभारित वामारित स्वर्ष आभारित स्वर्ष आभारित स्वर्ष आभारित स्वर्ष आभारित साथः स्वर्ष स्वर्ण स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्ष स्वर्य स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्ष स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्ष स्वर्य स्वर्य

১৩৫. অর্থাৎ প্রত্যেক ব্যক্তিই যদি সে আল্লাহর প্রতি গাফিল না হয় এবং বিশ্ব-জাহানের নিদর্শনসমূহ বিবেক-বৃদ্ধিহীন জন্তু-জানোয়ারের দৃষ্টিতে না দেখে গভীর নিরীক্ষা ও পর্যবেক্ষণের দৃষ্টিতে দেখে ও সে সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করে তাহলে প্রতিটি নিদর্শনের সাহায্যে অতি সহজে যথার্থ ও চূড়ান্ত সত্যের দ্বারে পৌঁছুতে পারে।

১৩৬. বিশ-জাহানের ব্যবস্থাপনাকে গভীর দৃষ্টিতে পর্যবেক্ষণ করার পর এ সত্য তার সামনে সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে যে, এটি পুরোপুরি একটি জ্ঞানগর্ভ ব্যবস্থাপনা। মহান আল্লাহ তাঁর যে সৃষ্টির মধ্যে নৈতিক অনুভৃতি সৃষ্টি করেছেন, যাকে বিশ-জগতে কাজ করার স্বাধীন ক্ষমতা ও ইখতিয়ার দিয়েছেন এবং জ্ঞান-বৃদ্ধি ও সত্য-মিথ্যা এবং ভালো-মন্দের পার্থক্য করার ক্ষমতা দিয়েছেন, তাকে তার এ দৃনিয়াবী জীবনের কার্যাবলীর জন্য কোন জ্বাবদিহি করতে হবে না এবং সে ভালো কাজের জন্য পুরস্কার ও খারাপ কাজের জন্য শান্তি পাবে না—এটা সম্পূর্ণ একটি বৃদ্ধি–বিবেক বিরোধী কথা।

১৩৭. এভাবে এ পর্যবেক্ষণ তাদেরকে এ ব্যাপারেও নিশ্চিন্ত করে দেয় যে, এ বিশ্ব এবং এর শুরু ও শেষ সম্পর্কে নবী যে দৃষ্টিভংগী ও বিশ্লেষণ পেশ করেন এবং জীবন ক্ষেত্রে তিনি যে পথ দেখান তা একেবারেই সত্য।

১৩৮. অর্থাৎ আল্লাহ নিজের প্রতিশ্রুতিসমূহ পূর্ণ করবেন কিনা এ ব্যাপারে তাদের কোন সন্দেহ নেই। তবে সেই প্রতিশ্রুতি তাদের ওপরও কার্যকর হবে কিনা, এ ব্যাপারে তাদের সন্দেহ রয়েছে। তাই তারা আল্লাহর কাছে দোয়া করে যে, এ প্রতিশ্রুতিগুলো فَاشَجَابَ لَمْ رَبُّهُ أَنِي لَآ اَضِيعُ عَلَى عَالِي سِنْكُر سِنْ ذَكِرِ اَوْ اَنْثَى عَ بَعْضُكُم سِنْ ابْعْضِ عَنَالَٰنِ انْ هَاجُرُوا وَاجْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِم وَاوْدُوا فِي سَنِيلِي وَقَتَلُوا وَقَتِلُوا لَا كُفِّرَ الْعَنْ الْمَاسِياتِ مِهْ وَلاَ دُخِلَتْهُمُ جَنْتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُ وَقَتَلُوا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ مَثْنَ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ مَثْنَ الشّوابِ اللهِ اللهُ عَنْلَهُ مَثْنَ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ مَثْنَ الشّوابِ اللهِ اللهُ عَنْلُوا اللهِ عَنْلَهُ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْلَهُ مَنْ الشّوابِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل

क्वरात जामित तव वनलिन : "आिय जामामित काता कर्मकाछ नष्ट कतता ना।
भूतन्य २७ वा नाती, जामता मवारे यकरे काित अन्तर्ज्ङ। १००० कािकरे याता
आमात कना निष्कप्तत सम्म जूमि जांग करति विदः आमात भर्थ याप्तरतक
निष्कप्तत घत वािफ थिक त्वत करत प्रमा ७ कर्षे प्रमा राम्म वर्ष याता आमात
कना नएक्र ७ माता शिष्ट, जामत मम्स शानार आिय माक करत प्रत्वा ववः
जाप्ततक वमन मव वांगान श्रुत्वम कतात्वा यात नीक्ष मिर्म बत्वांथाता वर्म कत्वः।
व्याप्त राष्ट्र आमारत कािल जामत श्रुविमान विदः मवक्षित्र जाला श्रुविमान आमारत
कािल्ड आल्वः। अ

হে নবী। দুনিয়ার বিভিন্ন দেশে আল্লাহর নাফরমান লোকদের চলাফেরা যেন তোমাকে ধোঁকায় ফেলে না দেয়। এটা নিছক কয়েক দিনের জীবনের সামান্য জানন্দ ফূর্তি মাত্র। তারপর এরা সবাই জাহান্লামে চলে যাবে, যা সবচেয়ে খারাপ স্থান।

তাদের ব্যাপারেও কার্যকর করা হোক এবং তাদের ক্ষেত্রে এ প্রতিশ্রুতি পূর্ণ করা হোক। এ দুনিয়ায় নবীর ওপর ঈমান আনার কারণে তারা কাফেরদের ঠাট্টা-বিদূপের শিকার হয়েছে আবার কিয়ামতের দিনও যেন কাফেরদের সামনে তাদের অপমান ও লাস্থনা পোহাতে না হয়। কাফেরেরা যেন সেদিন তাদের প্রতি এ ধরনের বিদূপবাণ নিক্ষেপ না করে যে, ঈমান এনেও এদের কোন ভালো হলো না। এ ধরনের পরিস্থিতির শিকার যেন তাদের না হতে হয়, এ আশাই তারা পোষণ করে।

১৩৯. অর্থাৎ তোমরা সবাই মানুষ। আমার দৃষ্টিতে তোমরা সবাই সমান। আমার এখানে নারী-পুরুষ, চাকর-মনিব, সাদা-কালো ও বড়-ছোটর মধ্যে ইনসাফ প্রতিষ্ঠার لَكِنِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَارَبَّهُ رَلَهُ مَ اللَّهِ وَمَا عِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

विभतीज भरक याता निष्क्रामत त्रवर्क छग्न करत छीवन याभन करत जामत छना व्ययन मव वागान तरम्रह, यात नीर्छ मिरम व्यवनाथाता वरम हमाह। स्थान जाता हितिनिन थाकरव। व राष्ट्र आञ्चारत भक्न थरिक जामत छना स्थानमातीत मत्रक्षाम। यात या कि प्राञ्चारत कार्छ याद्वारत कार्छ याद्वारत कार्छ याद्वारत कार्छ याद्वारत कार्छ याता याद्वार कार्य कार्य जाता याद्वार याता याद्वार विश्वर वात्व व्यवन कि वाव यात्व याता याद्वार याता याद्वार वात्व व्यवन विश्वर वात्व व्यवन व्यवन व्यवन वात्व व्यवन वात्व व्यवन वात्व वात्व वात्व व्यवन वात्व वात्व

হে ঈমানদারগণ। সবরের পথ অবলম্বন করো, বাতিলপন্থীদের মোকাবিলায় দৃঢ়তা দেখাও,<sup>১৪১</sup> হকের খেদমত করার জন্য উঠে পড়ে লাগো এবং আল্লাহকে ভয় করতে থাকো। আশা করা যায়, তোমরা সফলকাম হবে।

ক্ষেত্রে কোন ভিন্ন ভিন্ন নীতি এবং তাদের মধ্যে কোন বিষয়ে মীমাংসা করার সময় জালাদা জালাদা মানদণ্ড কায়েম করা হয় না।

১৪০. এক রেওয়ায়াতে বর্ণিত হয়েছে, কোন কোন অমুসলিম নবী সাল্লাল্লাহু আলাইই ওয়া সাল্লামের কাছে এসে বলে ঃ মূসা নবী 'আসা' (অলৌকিক লাঠি) ও উজ্জ্বল হাত এনেছিলেন। ঈসা নবী অন্ধদের দৃষ্টিশক্তি ফিরিয়ে দিতেন এবং কুষ্ঠরোগীকে নিরাময় কর্তেন। অন্যান্য নবীরাও কিছু না কিছু মু'জিয়া এনেছিলেন। আপনি কি এনেছেন? একথার জবাবে নবী সাল্লাল্লাহু জালাইহি ওয়া সাল্লাম এ রুকু'র শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত জায়াতগুলো তেলাওয়াত করেন এবং তাদেরকে বলেন, জামি এগুলো এনেছি।

১৪১. ক্রআনের মূল শব্দ হচ্ছে طابول এর দু'টি অর্থ হয়। এক, কাফেরেরা তাকে কৃফরীর ব্যাপারে যে দৃঢ়তা ও অবিচলতা দেখাছে এবং কৃফরীর ঝাণ্ডা সমূন্নত রাখার জন্য যে ধরনের কষ্ট স্বীকার করছে তোমরা তাদের মোকাবিলায় তাদের চাইতেও বেশী দৃঢ়তা, অবিচলতা ও মজবুতী দেখাও। দুই, তাদের মোকাবেলায় তোমরা দৃঢ়তা অবিচলতা ও মজবুতী দেখাবার ব্যাপারে পরস্পরের মধ্যে প্রতিযোগিতা করো।